
Milan Uzelac

 

FENOMENOLOGIJA 
NEIZVESNOSTI

III

(Prelazak u Drugi svet)

1



Uvod

Uobičajeno je da se na početku knjige kaže nešto o 
tome šta čitaoca očekuje. Ovde su sabrana tri različita 
teksta, pisana u različito vreme, a koji na prvi pogled 
nemaju istu temu, ne može se reći da su i stilski 
ujednačeni, ali u svojoj pozadini imaju jednu zajedničku 
im misao, ideju koja bi trebalo da dojasni prvi i poslednji 
deo ovog spisa pod pomalo čudnim naslovom (Fenome-
nologija neizvesnosti), jer ovoj knjizi prethode još dve 
knjige koje se bave istom temom: prelaskom u novo 
vreme i zato sve tri imaju zajednički nadnaslov, a razli-
kuju se samo podnaslovima i u prvom redu vremenom u 
kojem su naspisasne.

Ako se s pojmom fenomenologije koji se nalazi u 
naslovu i možemo razabrati, imajući u vidu prva dva dela, 
a i ovaj naslov, ono izloženo u Istoriji filozofije III, sa 
drugim pojmom je situacija složenija.

Neizvesnost je jedan od novih simptoma, karakte-
rističnih za naše vreme. Njim se ne može zahvatiti sve, ali 
može ukazati na mnogo zajedničkih i bliskih momenata 
koji su doskora bili međusobno veoma udaljeni, a sad se 
prepliću i na posve nov, drugačiji način oslikavaju našu 
sadašnjicu. 

U prvom delu sabrano je nekoliko tekstova nastalih 
nakon što sam napisao knjigu Filozofija obrazovanja. 
Iako sam u prvo vreme rekao sve što se imalo reči o po-
gubnosti poslednjih reformi u oblasti obrazovanja (već 
prvih godina njihovog nasilnog uvođenja), ubrzo sam 

2



uvideo da je dosta toga ostalo još uvek nedorečeno i da je 
moguće ono već objavljeno malo bolje pojasniti i temelj-
nije izložiti ne-slučajnost tih reformi koje su krajnje ne-
gativno uticale ne samo na stanje obrazovanja, već i na 
ponašanje i pogled na svet novih generacija koje dolaze i 
koje će u svojim rukama imati svo naše duhovno nasleđe, 
a šta će s njim uraditi, to je već veliko pitanje.

Zato, u drugom delu ove knjige razmatraju se novi 
simptomi, novi fenomeni koji u potpunosti menjaju 
dosadašnju sliku sveta koju dele starije generacije i do-
nose nešto novo, strano, ali u velikoj meri duhovno redu-
kovano na jednom primitivnijem nivou, što stariji ne zas-
lužuju, te se stvara sve veći jaz između „starih“ i „novih“ 
pri čemu ovi poslednji na radikalan način negiraju niz 
visokih tradicionalnih vrednosti na kojima je počivala 
evropska kultura poslednjih vekova, sve do pre pedesetak 
godina od kada i počinje (sa propadanjem Evrope) i 
raspad kulture u kojoj se doskora živelo smatrajući da su 
njene tekovine nesporne.

Svemu tome nije mogla se odupreti ni sfera kul-
turnih vrednosti, u kojoj je u prvom planu bila umetnost, 
a promene u njoj nisu ostavile bez traga ni oblast obrazo-
vanja, a ni novo formiranje pogleda na svet koje se u 
poslednje vreme intenzivno menja pod uticajem brzog 
razvoja veštačkog intelekta. 

Iako sam o estetičkoj problematici i ranije pisao, 
posebno kad je reč o stvaranju umetničkih dela, njihovoj 
recepciji i pre svega njihovoj prirodi, nije se mogla prene-
bregnuti situacija da su se i u toj oblasti desile velike 

3



promene, koje, zajedno s prethodnima, ukazuju na jednu 
temeljnu izmenu dosadašnjeg pogleda na svet koji je 
posledica nastajanja jednog novog sveta, sveta koji se tek 
pojavljuje s još uvek nejasnim obrisima, ali, evidentno je, 
da reč je o jednom drugom svetu u koji stupamo ne 
svojom voljom, budući da se nalazimo na razmeđi dve 
epohe: jednoj kojoj smo pripadali, a koja nestaje i bledi, i 
jedne druge koji nastaje, no koja nije naša, ali nas 
neumitno pokorava novim tehnologijama i novim 
načinima formiranja slike sveta u kojem mi vidimo i 
njegove loše strane iz aspekta znane nam prošlosti, a za 
razliku od mladih generacija koje u njemu ne vide ništa 
loše jer nešto drugo i ne znaju, budući da nemaju iskustvo 
drugog i drugačijeg.

Misao koja me godinama ne napušta jeste da sve 
više i više živim u novom vremenu, i to ne samo ja, već i 
čitava moja generacija, ali da to nije ni naše vreme, ni naš 
svet, u koji nismo samo zalutali, niti svojom krivicom 
dospeli; uzrok promenama koje su se dogodile ima svoje 
razloge, a zašto su oni takvi, zašto su se oni sklopili na 
takav ne najpovoljniji po nas način, to je nešto što sve 
one, odrasle na tekovinama tradicionalne kulture može 
samo duboko da potresa, ali čije će posledice buduće 
generacije surovo platiti jer će se naći u situaciji iz koje 
neće imati izlaza usled nepoznavanja mogućnosti razlike.

Još uvek mali je broj onih koji shvataju sudbonos-
ne posledice razaranja sistema dosadašnjeg obrazovanja, 
još uvek je premalo onih koji naziru razloge kako je do 
toga došlo i u kakav se ne-svet srlja, a najmanje je onih 

4



koji ne vide, zašto je umetnost što danas nastaje, relikt 
prošlosti, prostor objekata što nemaju izgleda za opsta-
nak, jer umetnička dela što se danas stvaraju teško da će 
imati razlog trajanja u novom vremenu; biće to beznačaj-
ni objekti o koje će se svi spoticati ne znajući  ni čemu 
služe, ni s kojom su svrhom načinjeni,ni zašto ni s kojom 
su unutrašnjom namerom uvedeni u postojanje, ponajpre 
stoga jer nove generacije pod pojmom umetnosti imaće u 
vidu posve nešto drugo, nama strano, tuđe i nepoznato.

Konačno, tekstovi izloženi u ovoj knjizi u tri dela 
nastajali su duži niz godina i delimično prate i različite 
stavove koje sam tokom tih godina imao, a što važi i za 
prve dve knjige; upravo stoga, ima ponegde i ponavljanja 
kao i različitih stavova o istom pitanju, ali svi oni čine 
celinu koja je posledica delom i stavova koje sam zastu-
pao u mojim ranijim knjigama, da bi ih potom delom i 
korigovao, ali i svega što sam o pomenutim ovde proble-
mima želeo nešto da kažem. Vreme izlaganja neprotivreč-
ne celine je prošlo, posebno u času kad se nalazimo na 
prelazu iz starog sveta (čije vrednosti su u nas ugrađene), 
u novi, drugi svet koji je još u nastajanju i čije obrise još 
ne uspevamo jasno ocrtati te je ova knjiga samo još jedno 
viđenje nastajanja novog sveta u vreme koje je neizvesno, 
ali jasno najavljeno.

Vršac/Veternik,
19. decembar 2025.

5



6



I. SUMRAK OBRAZOVANJA

7



Uvod  

Postoji opasnost da se neobrazovane 
klase zaraze bacilom savremenog 
obrazovanja i da pseudoobrazovanje 
učine univerzalnim.

                                                                                  F. Niče (1873)  

Uveliko vlada opšta saglasnost da su tzv. Bolonj-
ski procesi izgubili svoj prvobitni entuzijastički potencijal, 
da je konačno sazrela svest o njihovoj antikvarnosti i po-
gubnosti po opšti nivo obrazovanja i da se o njihovoj pro-
mašenosti očekivanja može i javno govoriti. Enormna 
suma novca koja je na to potrošena (otvoreno se govorilo 
kako je prelazak na tzv. bolonjske principe u obrazovanju 
skup proces) završila je u džepovima vatrenih „bolonjista“ 
od čije se dreke nekoliko godina početkom ovog stoleća 
nije moglo živeti, da bi se potom oni najglasniji tiho i 
nekažnjeno povukli sa scene bez ikakvog osećaja odgovor-
nosti za ono što su svojim nedelom upropastili. Ostala su 
samo njihova imena. Zavesa pada sve dok im se po grob-
ljima ne izgubi trag, ali neće iz sećanja obogaljenih gene-
racija. Jer, koliko je godina potrošeno na rušenje starog 
sistema (ja procenjujem oko 20 godina), toliko će biti 
potrebno i za odstranjivanje bolonjskih posledica ako se 
ljudi za to budu odlučili suprotstavljajući se sadašnjoj 
negativnoj kulturnoj struji koja ih nosi u bezizlaz. 

Ostaje samo veliko pitanje ko će sve to ispraviti; 
svakako ne oni koji su u međuvremenu u tom tzv. bolonj-

8



skom duhu vaspitani i drugo, van toga u čemu su, ne vide. 
Zato, sadašnje stanje stvari nalik je sumornoj jesenjoj kiši 
koja nema ni početka ni kraja.

Ako se želelo unapređenje sistema obrazovanja u 
tome se apsolutno nije uspelo, a ako se želelo njegovo sro-
zavanje u tome se više nego maestralno uspelo. Da li će 
sada mnogi da odahnu oslobođeni tog bolonjskog pritiska 
to je mnogo verovatno; da li će konačno obogaćeni njego-
vi vatreni zagovornici umuknuti, to je još verovatnije. 

Za učinjena nedela naneta ovom nesmislenom 
reformom (koja je dve decenije bila dobrovoljna ali 
obavezujuća) nikom se neće suditi i to nije dobro, ali, da 
će oni koji će nastojati u vremenu budućem da spasu šta 
se spasti može, to jeste dobro1, ali je pitanje ko će sve to 
ispravljati, budući da je, ponavljam, na scenu stupila 
generacija bolonjski obogaljenih reformatora koji nisu ni 
svesni toga šta treba ispraviti. 

Konstatovano je, i u tome se sad svi slažu, da je 
pomenutim procesima velikom delom snižen, a u mno-
gim oblastima i teško oštećen raniji sistem obrazovanja u 
mnogim zemljama. To sam i konkretno pokušao da obra-

1  O problemima i šteti koju su dugoročno a s dobrim, podsvesno 
podmuklim namerama činjeni, pisao sam još od početka nasilnog 
nametanja pomenutih tzv. Bolonjskih procesa, već od 2003. i 
objavio niz tekstova sabranih potom u tri knjige [Metapedago-
gija I (2007), Metapedagogija II (2009), Priče iz Bolonjske šume 
(2009)], što je potom sabrano u knjizi Filozofija obrazovanja i 
objavljeno 2016. godine ali odmah i sahranjeno u podrumima 
Zavoda za izdavanje udžbenika Srbije u Beogradu, a iz svima 
poznatih razloga što će, kako vreme prolazi, biti sve jasnije; sad ta 
knjiga, post festum, malo će kome biti interesan-tna. Nastupa 
novo, drugačije vreme. Prošlo je prošlo.

9



zložim u više knjiga, a da ova Bolonjistička tendencija nije 
nova, da je ona samo rezultat procesa koji traje od sredi-
ne XIX stoleća, kada se konstatovalo kako je Revolucija iz 
1848. u velikoj meri delo učitelja i da se treba smanjiti 
nivo njihovog obrazovanja pošto su svoje učenike „pre-
učili“ (ovde videti: 4.b). 

U jednom trenutku, objašnjavajući da su tzv. 
Bolonjski procesi logička posledica opadanja obrazovanja 
u poslednja dva stoleća, rekao sam da kad ih ne bi bilo, 
trebalo bi ih izmisliti. Oni nisu samo osveta loših đaka, 
već i izraz potrebe globalnih planera budućnosti na ovoj 
planeti koja je ljudima sve gušća i pameću sve gluplja.

Stanovništvo treba prorediti, ostatak pretvoriti u 
potrošače i izvršioce primitivnih radnji, higijeničare i 
jevtinu poslugu, jer, obrazovanje im nije potrebno pod 
pretpostavkom da za sve budu nezainteresovani i zatvo-
reni u sopstvenu prazninu (a tako je u suštini i bilo do 
vremena Prosvetiteljstva). 

Uostalom, znanje nikad nije bilo opšta stvar; ono 
je to postalo u poslednjih nekoliko stoleća. Znanje je uvek 
bilo privilegija duhovne elite, i prebivalo u malim izdvoje-
nim oazama duha, retkim filozofskim školama, manastiri-
ma i potom na retkim univerzitetima, sve do sredine XIX 
stoleća kad je počelo da se profanizuje pod parolom da 
treba da bude dostupno svima. Tada je zapravo i otpočelo 
katastrofalno srozavanje obrazovanja, kad su ljudi umis-
lili da svako može biti obrazovan. 

Svako propadanje ima svoj uzrok, razvoj, svoju 
istoriju i svako propadanje je unapred programirano. 

10



Tako je i s obrazovanjem, čiji se nivo srozava i njegovo 
urušavanje traje već skoro dva stoleća. Obrazovne 
organizacije su po svojoj prirodi konzervativne (kao što je 
to slučaj i s vojskom) i menjaju se sporo. Menjaju se 
sporo i u negativnom i u pozitivnom smeru. Danas je 
obrazovanje dospelo do dna svog obesmišljavanja; kako 
je do toga došlo, ovde će biti reči. Da li je moguće da 
njegov razvoj krene u suprotnom smeru, to je posebno 
pitanje, i na njega se još uvek decidirano ne može odgovo-
riti, jer sve negativne tendencije još nisu iscrpljene.

Ovde se, u prvom delu ove knjige, nalazi pet 
tekstova koje sam sada ponovo pregledao i neznatno 
redigovao jer tu se i nema šta dodati, možda tek ponešto 
oduzeti, da bi se izbegla ponavljanja, mada smatram da i 
ona imaju svoje duboko opravdanje (danas nas ponavljači 
najviše uče), a koja sam napisao između 2009. i 2019. 
godine premda sam verovao da onom što sam ranije već 
napisao i nema se šta bitno dodati. 

U prilog tome da nisam bio u pravu, govori i 
kratak Pogovor koji sam svojevremeno napisao za po-
trebe Srpske akademije obrazovanja. On nije pravdanje, 
već potvrđivanje rečenog i ukazivanje na ono što će nas 
verovatno zateći u vremenu budućem, a što dolazi kao 
eho iz vremena prošlog, kada je pre više od 150 godina 
Niče upozoravao na simptome odumiranja obrazovanja 
usled atomizacije nauke, nacionalnih borbi za vlast, 

11



novčane privrede i zadovoljstva upravo novo-„obrazova-
nih“ klasa, i da to „sve služi nadolazećem varvarstvu...“2 

Ponekad mi se čini da smo mi poslednja genera-
cija kojoj je još uvek dozvoljeno slobodno mišljenje i zato 
smatram da tu možda još kratkotrajnu privilegiju treba 
iskoristiti na što bolji i što odgovorniji način, ne samo da 
bi iskazanim i zapisanim spasli dušu, već da bi možda 
negde za sobom u umom opustelim predelima ostavili 
neki plamičak da tinja jer nikad se ne može znati da li će 
se vatra, ona prava, Prometejska još jednom, ponovo 
razgoreti.

(2019)

2  Löwith, K.: Od Hegela do Nietzschea, V. Masleša, Sarajevo 1988, str. 
312.

12



 1. Ideja univerziteta u svetlu bolonjske maštarije

Kad se kaže da je: ideja univerziteta u krizi, 
odmah se otvaraju dva pitanja: (a) da li je ideja univer-
ziteta u krizi, ili je (b) reč o tome da postoji ideja o tom da 
je univerzitet u krizi. Nisam sklon tome da apriorno 
branim tezu kako je ideja u krizi, jer ideja kao takva ne 
može biti u krizi već naš odnos spram nje. Da bi se 
pomenuto pitanje jasno ocenilo, neophodno je da se 
počne ne od pojma ideje, već od pojma krize, a tada se 
otvara niz složenih pitanja, budući da fenomen krize nije 
novog datuma, budući da na krizu vremena nailazimo na 
kraju antičke epohe, na kraju doba visoke sholastike i 
tokom perioda poznatog pod nazivom renesansa kao i na 
kraju XIX stoleća kada pojam krize postaje tema dana.

Sasvim je druga stvar kad je reč o univerzitetu. 
Univerzitet može biti u krizi, a kako stvari stoje, on može 
biti (kad se reč κρίσις misli u njenom prvobitnom, lekars-
kom značenju, koje podrazumeva takvo stanje bolesti iz 
kojeg su, obratom, moguća samo dva ishoda) ili na samrti 
ili u stanju s tendencijom mogućeg preporoda, odnosno 
prevođenja u nama još nepoznatu dimenziju, ali, u 
svakom slučaju, reč bi bila o stanju koje obećava daleko 
svetlije trenutke od ovih u kojima se mi sada nalazimo. 

No, i u ovom slučaju moramo znati šta zapravo 
mislimo pod univerzitetom: da li imamo u vidu njegovu 
dugu tradiciju, zajednicu četiri fakulteta od XII do 
sredine XIX stoleća, ili univerzitet mislimo kao konglo-

13



merat različitih fakulteta koji je u drugoj polovini XIX 
stoleća, ulaskom u njega tehničkih fakulteta, izgubio onu 
bitnu humanističku osnovu na kojoj je vekovima počivao 
(i od XIII stoleća imao četiri fakulteta: filozofski, pravni, 
medicinski i teološki).

Nimalo slučajno, danas dospevamo u već 
formulisanu dilemu: šta može biti predmet krize: ideja 
univerziteta, ili sam univerzitet. Više je no jasno, da kad 
je reč o samoj ideji, kao što smo rekli, ona ne može biti 
ugrožena u svom supstancijanom smislu; ako joj bi on i 
bio osporen, bili bismo u situaciji da o njoj ne možemo 
govoriti, ali to ne bi značilo i njeno ontološko osporava-
nje. Međutim, kako stvari stoje, biće da je reč o nečem 
posve drugom: duboko sam uveren da nešto sa samim 
univerzitetom nije u redu. 

U tom uverenju me učvršćuju sve češće pitanje o 
tome u čemu je danas „sama ideja univerziteta, kako je na 
nju uticala sprovedena bolonjska reforma kao i pitanje da 
li ona vodi u krizu". Priznajem da ovako postavljeno 
pitanje otvara niz različitih prostora za razgovor. S jedne 
strane je (a) ideja univerziteta, s druge (b) sprovedena 
bolonjska reforma i kao treće, postavlja se pitanje (c) da 
li sprovedena bolonjska reforma vodi u krizu.

E, sad. Ako pođemo od poslednjeg, trećeg stava, 
mogli bismo potvrdno odgovoriti da tzv. Bolonjska 
reforma vodi u krizu, pa bi zbog nje univerzitet mogao 
dospeti u krizu; ali, problem je u drugom stavu, gde se 
pominje sprovedena Bolonjska reforma. Kako tzv. 
reforma nije sprovedena (niti to može biti), budući da se 

14



ne zna transparentno u čemu je njen istinski sadržaj, 
univerzitet ne bi trebalo da je u krizi. Ako jeste, biće da 
tzv. Bolonjski procesi nisu tome direktni uzrok. 

Iz onog što zasad nesporno znamo, sledi da je 
paket tzv. bolonjskih procesa dao pogubne rezultate i da 
je nesporno reč o urušavanju obrazovnog sistema, mada 
se polazilo od toga da bi on navodno trebalo biti "dorađi-
vanjem" unapređen; kako nije bila reč ni o kakvoj res-
trukturizaciji dotad postojećeg sistema, već se pristupilo 
"nalepljivanju" novog sistema na njemu nekompatibilni 
ranije postojeći sistem, desilo se ono što se i dogodilo: 
sistem je došao do svog kolapsa koji još niko od onih koji 
su tome „doprineli“ ne priznaje, mada svako može da ga 
konstatuje.

Neposredna posledica novonastalog stanja je da 
nastavnici na sve nižem nivou drže predavanja i sa sve 
manje entuzijazma (jer ih na to nagoni sistem koji traži 
prilagođavanje nastave neznanju studenata, a ne napor 
studenata da određena znanja dostignu), te pritom 
studenti nastalu situaciju koriste i sve manje uče, jer ne 
vide smisao tome da ulažu veliki intelektualni napor u 
nešto što neće odmah doneti praktičnu korist (u svetu 
novouspostavljenih "vrednosti"), a uz to osećaju da 
pretnjama o izlasku na ulicu i ucenama (duvanjem u 
pištaljke ili paljenjem kontejnera) mogu rešiti sve svoje 
probleme stečene u produženom infantilnom periodu, 
budući da nadležni državni organi nemaju ni viziju pot-
rebnog obrazovanja a ni mehanizme kako bi se novonas-

15



tala situacija prevazišla, ni šta činiti s mrtvorođenim 
„bolonjskim“ detetom.

 
2.
Mi nijednog časa ne smemo izgubiti iz vida činje-

nicu da je univerzitet srednjovekovna tvorevina i da nas 
od njegovog nastanka deli čitav milenijum. S njegovom 
pojavom iz temelja su se promenili i suština i način 
obrazovanja kakvi su bili poznati još od antičkih vremena. 
Za razliku od antičkih škola (Platonova akademija, 
Aristotelov Likej, stoička i epikurejska škola, atinska 
poznohelenistička neoplatonistička škola) koje su u većini 
slučajeva bile škole života i pravog načina života, 
srednjovekovni univerzitet je svoje principe gradio na 
tragu Aristotelovog Likeja koji je u svoje vreme bio 
naučno-istraživačka ustanova (u našem značenju te reči) 
s prvenstvenim ciljem koji se ogledao u sticanju znanja o 
svetu a ne u negovanju načina života u svetu.

2.1.
Bilo bi uveliko pogrešno verovati kako su ideja 

univerziteta i njegova funkcija tokom poslednjih deset 
stoleća ostali nepromenjeni. U prvo vreme, naročito 
tokom XIII stoleća, za vlast nad univerzitetom borili su se 
pape i kraljevi, crkvena i građanska vlast i to s opravda-
nim razlogom: u postojanju univerziteta oni su pre svega 
imali u vidu njegov ekonomski značaj, znajući da je on 
rasadnik koji gaji savetnike i činovnike te da je izvor 
prestiža. Na drugoj strani, shvatajući to, nastavnici su u 

16



rukama imali moćno oružje: obustavu rada i prelazak u 
drugi grad3 i finansiranje od strane učenika, čime su 
nastojali da očuvaju svoju samostalnost. 

Univerziteti u srednjem veku održavali su u sebi 
ravnotežu praktičnih i teorijskih znanja, i to iz prostog 
razloga što su pretendovali na celini znanja, koju nisu 
posedovali, ali su nastojali da je nađu i uspostave. To ni u 
kom slučaju ne znači da je srednjovekovnim univerzi-
tetima vladala idealna harmonija. Naprotiv i njihovu 
strukturu su periodično potresale krize4. Pre svega misli 

3 Гофф, Жак Ле. Интеллектуал в Средние века. – СПб.: Изд-во 
С.-Петерб. ун-та, 2003, стр. 61.

4 Reč je o sukobu sveštenika i monaha u XIII stoleću (posebno 
dominikanaca i franjevaca), potom o sukobu duhovnih i 
univerzitetskih vlasti. Posebno je veliki bio sukob u Parizu 
između 1252. i 1259. u kojem je učestvovalo pet grupacija 
(siromašni redovi i njihovi pariski učitelji, većina univerzitetskih 
učitelja-sveštenika, papski presto, kralj Francuske, studenti), a 
podstaknut knjigom Gijoma Opasnosti novih vremena u kojoj je 
ovaj oštro napadao siromašne monahe (franjevce). Franjevci su 
bili napadani da narušavaju univerzitetski statut jer su dobijali 
teološka zvanja a da prethodno nisu bili magistri umetnosti. 
Monasi su mogli dobiti licencu (odlukom Pape 1250) i zaobišavši 
teološki fakultet, odlukom kancelara Notr-Dam, kao što danas 
nastavnikom veronauke neko postaje blagoslovom vladike. Pored 
toga, franjevci nisu poštovali odluke univerziteta i držali su 
predavanja i u vreme kad su članovi univerziteta štrajkovali (iako 
je sam štrajk i sam priznavan od strane Pape i bio unet u ustav 
univerziteta). Tako su monasi bili nelojalni i činili konkurenciju 
pravim članovima univerziteta, budući da su živeli od milostinje 
ne tražeći platu za predavanja i time podrivali materijalne 
zahteve ostalih kolega (Гофф, Жак Ле, op. cit., str. 93). Tu je na 
delu kriza izazvana sukobom monaškog reda i korporacije.  U isto 
vreme, smatralo se da ako neko nije dobio osnovno obrazovanje 
na fakultetu slobodnih umetnosti on ne može biti istinski 
intelektualac. 

17



se na velike sukobe XIII stoleća između teologa i filozofa 
(nastavnika fakulteta umetnosti  - latinskih averoesta). 

Ono što je sve intelektualce srednjeg veka obje-
dinjavalo, to beše usmena reč i knjiga koja beše temelj 
obrazovanja. Nije stoga nimalo slučajno što se danas 
vreme krize obrazovanja poklapa s vremenom krize 
knjige. Knjigu danas zamenjuju novi nosioci činjenica ali 
s njihovom pojavom dolazi i do promene strukture samog 
znanja koje više ne seže u dubinu već klizi površinom. 
Potraga za znanjem sad se zamenjuje potragom za 
informacijom i njenim posedovanjem5. Zato današnje 
studente više ne nadahnjuje potraga za tajnom koju u 
sebi sadrži činjenica našeg postojanja, već prikupljanje 
informacija i manipulisanje njima na površini kakvu 
pruža mreža interneta. 

2.2.
Za razliku od srednjeg veka, kada je univerzitet 

bio jedino mesto sticanja znanja i obrazovanja, u novom 
veku, s nastankom građanskog društva, univerzitet 
počinje da gubi svoj raniji povlašćen i uzvišen status svo-
deći se sve više na oruđe države u realizovanju njenih vi-
talnih projekata i izvor impulsa za njeno samoočuvanje (i 

5 Od 12 studenata, koliko mi je bilo na uvodnom predavanju iz 
Srednjovekovne filozofije oktobra 2009  na Filozofskom 
fakultetu u Kosovskoj Mitrovici svih 12 koristili su internet, ali 
niko nije čitao knjige, niti se mogao setiti poslednje koju je 
pročitao. Kada sam u isto vreme studentima Akademije 
umetnosti u Novom Sadu, na početku jednog predavanja, 
postavio isto pitanje, koju ste poslednju knjigu pročitali, jedan od 
studenata mi je odgovorio: nemojte nas to nikad više pitati. 

18



potpuno je razumljivo da se upravo sa univerziteta, u 
većini ozbiljnih država  u svetu regrutuje državna elita, te 
je prirodno da u administraciji američkog predsednika ne 
može se naći neko ko nije završio Harvard, Iton ili Jel, već 
neki trećerazredni sivi univerzitet u Teksasu, a takvi kod 
nas mogu biti i rektori univerziteta). 

2.3.
Univerzitet danas nije više organska zajednica 

nastavnika i studenata (kako je to bio u XIII stoleću), on 
nije više mesto gde su sabrani u jednom i nauka i 
pedagoška praksa (kako je to bilo tokom čitavog srednjeg 
veka), a najmanje je mesto sticanja najvišeg duhovnog 
obrazovanja kako je to bilo još početkom XIX stoleća u 
zlatno vreme nemačke klasične filozofije, a najmanje od 
svega, univerzitet je danas škola u osnovnom značenju te 
reči, škola života, škola gde bi se učilo pravom načinu 
života – kako je to bilo u antičko doba. 

Današnji univerzitet sve više postaje stecište 
omladine gde ona provodi deo vremena, mahom u ju-
tarnje i prepodnevne sate (dok je još bunovna i dok se 
kafići i noćni klubovi užurbano dovode u red posle 
prošlonoćnog gluvarenja), a sve manje mesto sticanja 
fundamentalnih znanja koja bi bila u osnovi ne samo 
njihovog pogleda na svet već i u osnovi njihove predsto-
jeće životne delatnosti.

Pogrešno bi bilo misliti da su tome presudno 
doprineli studenti. Oni su u svemu tome najmanje krivi, 
jer samo adekvatno reaguju na socijalno neadekvatnu 

19



nastalu situaciju; kao i uvek najviše krivi su kreatori no-
vih im nametnutih vrednosti ali i sami nastavnici nisu 
oslobođeni dela odgovornosti. Isto tako, pogrešno bi bilo 
misliti da se nalazimo u situaciji koja nas je nenadno 
snašla pa smo se obreli u svojoj iznenađenosti usled po-
manjkanja uvida u globalne promene u savremenom 
društvu.

3.
Današnje društveno stanje je dugo pripremano i 

ono je logična posledica evolucije samog univerziteta kao 
i njegovih članova. Dovoljno je podsetiti se na konstato-
vanje Bodrijara iz 1977. u njegovom kratkom spisu 
Poslednji tango vrednosti (s jasnom aluzijom na poznati 
film), o tome kako je danas sve simulacija: studenti 
simuliraju znanje, nastavnici simuliraju predavanja, 
fakulteti simuliraju diplome. Tekst je iz naše perspektive 
već star, jer je ovo poslednje kod nas dovedeno do 
groteksnih razmera, posebno uvođenjem raznoraznih 
„master studija“ koji ne služe ničemu a najmanje su 
potvrda nekog navodno stečenog znanja.

Pa ipak, tu je reč samo o konstatovanju nečeg što 
se počelo više no jasno ispoljavati. Da li to što se događa 
treba biti zaboravljeno, može li ono samo da se misli, ili je 
tu reč o nečem što zahteva reagovanje? Današnji univer-
zitet, izgubivši raniji značaj i veličinu, oslobođen uverenja 
da se bez njega ne može, sve više je predmet neodgovor-
nih maštarija. Zato, tzv. "bolonjiste" ne treba osuđiviti, jer 
krivi su u svojoj nevinosti, nekritičnosti i razbarušenoj 

20



trapavosti, ali i podržani od medija (sećam se slučajeva 
kada su novinarima novosadske televizije urednici 
zabranjivali da negativno govore u tzv. Bolonjskim 
procesima). 

Studente, posebno u poslednje vreme, više ne 
interesuje samo znanje kao znanje, oni ne teže tome da 
nešto saznaju, već da ma na koji način dobiju ocenu i 
steknu određene bodove. Zato, oni ne štrajkuju zbog loše 
opremljenosti biblioteka ili laboratorija, već zbog broja 
bodova i predmeta koje mogu preneti u narednu godinu. 

U isto vreme ni nastavnici se ne trude, kao što su 
to činili njihovi prethodnici, pa danas niko od onih koji 
čine "najvišu vlast univerziteta" ne govori o tome kako 
mu je najviša obaveza "duhovno vođstvo" fakulteta ili 
univerziteta na čijem su čelu. Reč je tu o nekom novom 
duhu vremena koji počinje da zapljuskuje ne samo naše 
prostore, već uveliko podriva najdublje temelje zapadno-
evropske kulture. 

Konačno, sam bolonjski sistem obrazovanja, koji 
se poklapa s vremenom postmoderne, sa svojim trome-
sečnim predmetima u kojima su zbijena sva navodna zna-
nja sveta, dobar je ako se studira menadžment ili  savla-
đuju neka praktična, zanatska znanja, ali je apsolutno 
nepodoban za studij fundamentalnih disciplina kao što je 
recimo filozofija, studij hirurgije, oftalmologije, atomske 
fizike, teorijske matematike, ili umetničkih umeća, budu-
ći da se umetnost ni njen predmet ne mogu kvantifiko-
vati. 

21



4.
Da sve ovo ima dužu svoju predistoriju, lako će se 

potvrditi ako imamo u vidu Šelingov spis O metodi 
akademskog studija gde nemački filozof piše: 

„Ljude koji su na univerzitetu samo zato da bi se 
na drugi način učinili važnim: rasipanjem, beskorisnim 
provođenjem vremena u bezduhovnim zadovoljstvima, 
jednom rečju privilegovane dokoličare, kakvih u 
građanskom društvu ima – a obično su oni ti koji po 
univerzitetu šire najviše sirovosti – ne treba na 
univerzitetu trpeti. Isto važi i za one koji svoju marljivost 
i predanost nauci ne mogu dokazati“6. 

Nešto dalje on piše: 
„...ako na univerzitetima vlada sirovost, onda je 

to u velikoj meri krivica nastavnika ili onih kojima pripa-
da nadzor nad duhom koji se od takvih sirovih ljudi širi“7.

Njegov zaključak je: 
„Carstvo nauke nije demokratija, još manje ohlo-

kratija, nego aristokratija u najplemenitijem smislu. 
Najbolji treba da vladaju, a nesposobne, nametljive 

6  Schelling, F.W.J.: O metodi a. kademijskoga studija, u zborniku: 
Ideja univerziteta  (priredio Branko Despot), Globus, Zagreb 
1991, str. 123-241.Op. cit., str. 148. Gde se poštuje ovaj princip 
tamo su deplasirani bilo kakvi tzv. bolonjski procesi; Šeling  u 
nastavku ovog navoda jasno kaže: „Ako sama nauka vlada, ako su 
svi duhovi samo njom obuzeti, onda će se u zametku onemogućiti 
svako zavođenje plemenite omladine koja se hoće posvetiti veli-
kim idejama“.

7  Op. cit., str. 148.

22



brbljivce treba držati po strani, „u potpunoj pasivnosti“8. 
Obrazovanje za umno mišljenje jeste obrazovanje koje 
prodire u samu bit čoveka; ono je jedino istinski naučno 
obrazovanje, jedino obrazovanje koje omogućuje umno 
delovanje“. 

Ova tri navoda iz, većini prisutnih, poznatog 
Šelingovog spisa imaju za cilj da ukažu i na drugu stranu 
medalje: glavni akteri tu nisu studenti, koji samo uče 
kako ih uče -; glavni akteri su „bezduhovni brbljivci, 
nametljivci, sirove osobe“ koje univerzitet nije uspeo da 
drži „u potpunoj pasivnosti“ već im je dozvolio da vode 
glavnu reč u reformi obrazovanja kroz samopromociju 
svog neobrazovanja.

5.1. epilog 1

Prvi osnovni zaključak mogao bi da glasi: kriza 
univerziteta nije rezultat spoljašnjih, već unutrašnjih 
faktora. Za krizu univerziteta kriv je sam univerzitet, u 
prvom redu nastavnici na njemu. Pre svega, time što trpe 
oko sebe neradnike, sujetne neznalice i folirante, ali jed-
nako i stoga što dozvoljavaju da budu poslušno oruđe u 
rukama poslednjеg društvenog šodera čiji su se primitivni 
predstavnici dokopali tuđeg novca i vlasti.

Što se tzv. bolonjskih procesa tiče, oni su rezultat 
jedne neobavezujuće deklaracije koju je početkom deve-

8  Op. cit., str. 148. Kako u tome uspeti? Jedino rešenje za koje 
znam jeste ono koje su u slučaju kvarenja omladine primenjivali 
stari Grci.

23



desetih godina XX veka potpisala grupa ministara ino-
stranih poslova zapadne Evrope. U njenom formulisanju 
nisu učestvovali ni profesori univerziteta ni ministri 
obrazovanja.

Reč je o skupu lepih želja, moglo bi se reći da tu 
imamo jednu savremenu utopiju grupe ljudi za koje se ne 
može reći da su imali zle namere, ali svakako ne altruis-
tičke, već liberalno-globalističke . Iako znamo da u reali-
zovanju svojih utopija nisu imali uspeha ni malo veći 
umovi, kao što su Platon, Kampanela ili Šarl Furije; nes-
reća koja se ovde dogodila nije posledica same deklaraci-
je, već činjenice da su se njenog sprovođenja dočepali ne-
umni ljudi o kojima je govorio Šeling. 

5.1. Zaključak
Svaka utopija je lepa maštarija, ali se pretvara u 

košmarni užas kad neko odluči da je realizuje nasilnim 
metodama.

5.2. Napomena o duhu vremena i življenju krize
Čitavo XX stoleće prošlo je u duhu krize i pojam 

krize beše, nimalo slučajno, jedan od najfrekventnijih 
njegovih pojmova. Treba imati u vidu i jednu obespoko-
javajuću okolnost: kriza nije samo momenat između dva 
stabilna vremena, ili kako su stari Grci smatrali tačka do 
koje se stiže a potom sledi prevrat, prelom. To je za njih 
bio u prvo vreme uski medicinski termin. Danas kriza 
zadobija vremensku dimenziju, poseduje trajanje i može 
biti, što u većini slučajeva i jeste dugotrajno, ili čak i 

24



trajno stanje stvari. Kriza se danas pokazuje kao dugo-
trajno stanje većine savremenih društava, njihovo nor-
malno stanje. Zato je kriza univerziteta danas samo 
poseban slučaj opšte krize vremena u kojem se univer-
ziteti pokazuju ne više vladajući, već sve manje potrebni. 
Kako krizu prevladati, to je već drugo pitanje i ona se 
neće moći prevladati niti iz samog univerziteta, niti 
nekim formalnim deklaracijama koje nemaju nikakvu 
težinu niti iza sebe čvrstu političku volju za promenom 
univerziteta koji je u ranijim vremenima uvek bio mesto 
odakle je država preuzimala svoje najbolje kadrove. Ako 
kadrove državi počne da nameće ulica, države neće još 
dugo biti, nastaće samo jedan anarhistički konglomerat 
ničim neuslovljen i ničim neupravljiv. 

Zato je pitanje univerziteta samo jedan aspekt 
situacije u kojoj se nalazimo i ono u sebi nosi tragove vre-
mena koje ga određuje. O tom našem, specifično našem 
vremenu i situaciji u kojoj smo se zatekli, a koja se poka-
zuje i kao bezizlazna u svojoj klasifikaciji osnovnih siste-
ma integrisane kulture piše poznati američki sociolog 
ruskog porekla Pitirim Sorokin u svom delu Socijalna i 
kulturna dinamika: „Naš kulturni život najbolje se može 
razumeti ako ga sagledamo kao formu neintegrisane 
pseudoideacione mentalnosti. Karakter realnosti tu nije 
potpuno određen ali se oseća pretežno kao čulni, dok 
potrebe i ciljevi imaju prvenstveno fizička svojstva i 
zadovoljavaju se veoma umereno i promena kulturne 
sredine nije uslovljena dobrovoljnim samousavršava-

25



njem, hrljenjem za zadovoljstvima ili čak uspešnim 
licemerjem. 

Radi se o tupom, pasivnom podnošenju nema-
štine i nedaća do te granice dokle postoji kod ljudi fizička 
snaga. Takva minimizacija duhovnih i telesnih potreba 
nije izabrana dobrovoljno već je nametnuta nekom spo-
ljašnjom silom. Sila je do te mere jaka da posle nekoliko 
bezuspešnih pokušaja da joj se suprotstavi, ugnjeteni 
nemaju više energije da bi se borili za slobodu i adaptirali 
fizički i duhovno jednom boljem društvenom uređenju.

To je svojstveno: robovima koji žive u neljudskim 
uslovima, zatvorenicima, ljudima koji žive pod surovim 
političkim režimom, prvobitnim plemenima koja žive u 
uslovima bede i nemaštine, kao i onima koji su preživeli 
neku užasnu katastrofu koja je bila propraćena potpunim 
razaranjem“9. 

*
Sve ovo dobro nam je poznato. Živimo u senci 

katastrofe koju smo preživeli. Sistem obrazovanja se ras-
tače i gubi se svest o visokom značaju fundamentalnih 
znanja. Sposobni smo samo za kratke kurseve s površnim 
znanjima. I iz ove situacije ne možemo nikud. Zato izvor 
nedaća koje nam se sada dešavaju nije u tzv. bolonjskim 
procesima; oni su simptom koji ukazuje na ono drugo, 
bitno i osnovno.

A da nesreća bude još veća, reforme obrazovanja 
su se dočepale neobrazovane, neiskusne i za to nekompe-

9  Сорокин, П.А. Социальная и культурная динамика. – М.: 
Астрель, 2006. – С. 67-8.

26



tentne osobe. Da su makar dve rečenice pročitale kod 
Sorokina, one bi znale da je svaka reforma, bilo to re-
forma obrazovanja ili reforma jezika, osuđena na propast, 
kad se narod od nevolje koja ga je zadesila nije oporavio i 
kad je prinuđen da se bori za golo preživljavanje, nalazeći 
se u mraku gde svetlo se ne nazire. Jer, u trenutku dok 
brod tone ka morskom dnu, niko se ne bavi ribanjem 
palube.

(2009)

2. Pedagogija posle smrti obrazovanja

a. Smrt obrazovanja

Obrazovanje je u ranijim epohama bilo jedan od 
osnovnih stubova na kojima je počivala društvena građe-
vina; ono je imalo za cilj da obrazuje, oblikuje i formira 
građanina tako što će mu vaspitanjem omogućiti da se 
uklopi u društveni sistem.

S druge strane, sam društveni sistem imao je 
svoje posebne potrebe koje su uslovljavale sistem obrazo-
vanja, te se ovaj menjao prateći društvene promene, ali ni 
u jednom času nije zapostavljao osnovne didaktičke prin-
cipe saglasne ljudskome umu.

Obrazovanje koje je podrazumevalo sticanje 
znanja razvijanjem mišljenja i vaspitanja umrlo je u 
trenutku kad je razvoj nauke tehnike i tehnologije uzdi-

27



gao društvo na nov tehnološki stadijum u kojem su glav-
nu reč dobile nove informacione tehnologije. 

Na ovom novom stadijumu obrazovanje (i vaspi-
tanje) više nije bilo potrebno. Na mesto znanja i obrazo-
vanja tada se posebna pažnja počela pridavati stvaranju 
informacija i njihovom posedovanju koje se počelo sma-
trati tajnom i organonom moći. Počela se voditi i rasprava 
oko toga kome je potrebno to „novo obrazovanje“ za 
sticanje informacija: tvorcima informacija ili njihovim 
korisnicima. 

To novo obrazovanje oslobođeno vaspitne 
dimenzije svelo se na puko obučavanje, ali je krajnje 
licemerno nastavljeno sa korišćenjem pojma obrazov-
anje. U isto vreme, na mesto saznanja počelo se govoriti 
o dobijanju informacija.10

Posledica toga je bilo sve raširenije shvatanje da u 
informativnom društvu osnovni kapital nisu prirodni re-
sursi, već informacije. Međutim, informacije se menjaju, 
zastarevaju, i većina njih budući da ne pripada temeljima 
ljudske kulture, kao bezvredne ubrzo bivaju zaboravljene, 
potisnute drugima, jednako kratkog veka; naspram njih, 
prirodni resursi u svom materijalnom obliku, usled 
ograničenosti i neophodnosti dobijaju sve veću vrednost.

Ranije je proces obrazovanja podrazumevao od-
ređena svoja pravila uslovljena misaonom delatnošću. 

10  O tome videti više: Uzelac, M.: Filozofija obrazovanja I. Filozof-
ske osnove savremenih pedagoških teorija, [elektronsko izdanje], 
Visoka škola strukovnih studija, Vršac Ф2013, str. 268. Danas se 
otišlo i dalje: sada se počinju obrazovati stručnjaci za korišćenje 
veštačke inteligencije.

28



Obrazovni proces polazio je od zakona po kojima fun-
kcioniše mišljenje, te je obrazovanje u prvom redu pret-
postavljalo razvijanje mišljenja; do toga je dolazilo u 
neposrednom odnosu učenika s njegovim učiteljem11. Prvi 
simptomi krize mišljenja mogli su se nazreti kad se 
počelo govoriti „o potrebi razvijanja kritičkog mišljenja 
obrazovanjem“, kao da je obrazovanje za svoj cilj imalo 
razvijanje nekritičkog mišljenja. Istina, ovo poslednje 
počelo se razvijati tek nakon smrti obrazovanja i s 
pojavom obučavanja koje za cilj ima da glave učenika 
napuni informacijama koje su strogo u funkciji ishoda 
koji treba da obezbede uklapanje učenika u društveno 
korisne poslove12.

11Treba imati u vidu da naše vreme nije ni vreme dijaloga, ni vreme 
razgovora. Već je, pre nekoliko decenija H.-Gadamer pisao o nespo-
sobnosti ljudi za dijalog. Za dijalog ljudi su danas koliko nespremni, 
toliko i nesposobni. Ovo poslednje prikriva se cinizmom i odbijanjem 
da se uči. Mesto dijalektičkog uma (Sartr), odavno je zauzeo cinični 
um (Sloterdijk), ali ni njemu se ne piše dobro.
12 U tom procesu glave učenika se ne „pune“ mislima, jer za tako 
nešto neophodan je učitelj koji svojim dijaloškim metodom ponavlja 
dijalektički metod Sokrata i Platona. Rađanje misli je posve drugačiji 
proces od skupljanja informacija iz za njih pripremljenih resursa.
Zato je danas na delu i drugačija provera „znanja“  (zapravo kvaliteta 
stečenih informacija): u modi su testovi, obuka na daljinu, nastava 
online, interaktivna nastava; sve te metode usmerene su na blokira-
nje misaonog procesa kod učenika i njihova jedina sposobnost jeste 
prepisivanje i obmanjivanje na ispitu (u poslednje vreme primitiv-
nom primenom veštačke inteligencije za pisanje seminarskih ili 
diplomskih radova; nije reč o sticanju znanja već o smišljenoj pod-
vali). Dovoljno je obratiti pažnju na aparate koji se primenjuju za 
blokiranje i zaglušivanje uređaja za prenos informacija na ispitu, ili 
na nesposobnost studenata da samostalno sroče rečenicu, ili pre-
pričaju svojim rečima fragment nekog teksta.

29



Šta je društveno korisno, a šta nije od posebnog 
interesa, to određuju vlasnici novca preko sebi potčinje-
nih poslodavaca; to što je za njih i uvećanje njihovog ka-
pitala korisno vlasnici novca proglašavaju društvenim 
interesom. Zato više nema značajnih književnih, likovnih 
ili muzičkih dela, jer za njih niko nije zainteresovan na 
način kako je to bilo u vreme renesanse i baroka kada su 
kulturna dobra, pre svega dela umetnosti, imala najvišu 
vrednost i bila predmet bespoštedne borbe za njihovo 
posedovanje13. 

Pred savremeno nazovi „obrazovanje“, zapravo,  
obučavanje za život na tržištu rada, danas je postav-
ljen nov i sasvim konkretan zadatak sa već imanentno 
postavljenim ishodima: zadovoljavanje zahteva koje 
postavlja sfera usluga. Ako je stari sistem obrazovanja 
vaspitavao, novi sistem (sistem obuke), ima jedan jedini 
cilj: pružanje usluge. Takav sistem po svojoj formi, 
unutrašnjoj logici i metodologiji najviše nalikuje tradicio-
nalnom sistemu prostitucije, gde koliko se plati, toliko se 
i dobije.

13Treba se setiti papa, kardinala i bankara italijanskih i svih onih 
koji u vreme Renesanse nisu štedeli novac da dođu u posed najvećih 
umetničkih dela, svih, spremnih da angažuju umetnike ne pitajući za 
cenu: ali treba se setiti i humanista koji su godišnje zarađivali više no 
Mikelanđelo za oslikavanje Sikstinske kapele.

30



Uslove novom sistemu tzv. obrazovanja zadaje 
poslodavac14 – on određuje sadržaj nastavnog procesa15 i 
metodologiju16; i jedno i drugo uslovljeno je strogo prag-
matičnim potrebama poslodavca koji nastupa u ime in-
ternacionalnih kompanija proglašavajući njihove parci-
jalne interese za opšte, za interese društva u celini.

U ovoj novoj igri škole i fakulteti samo su lukavi 
podvodači; u školama se ne uči kako bi trebalo smisleno 
da se provede sopstveni život u zajednici s drugima, već 
obučava osnovnim funkcijama kojima će se nekom dru-
gom omogućiti bolji život.

Sistem obučavanja ne služi ekonomiji koja bi 
služila društvu, već biznisu, čiji je jedini smisao u uve-
ćanju profita. Bit kapitala je u njegovom samoproizvođe-
nju i njegova osnova je ugrožena tek kad su dosegnute 
njegove granice; to njegovo svojstvo proizvođenja sebe iz 
samoga sebe, prepoznao je već Marks i složeno no preciz-
no opisao igru kapitala - način na koji kapital proizvodi 
sebe iz samoga sebe.

14U XIX veku to bi bio kapitalista kao vlasnik kapitala, danas je to 
poslodavac koji je posrednik između kapitala (svetskih banaka), koji 
nastupa kao kapitalista, ali nije vlasnik kapitala i izvršilaca poslova 
(nekad, radne snage tj. radničke klase). Današnja terminologija se 
promenila u odnosu na onu u XIX veku, postala je suptilnija, 
ideološki više zamagljena, ali je logika sistema ostala ista. Nije tu reč 
o zastarelosti terminologije, već o preformulaciji pojmova.
15Ovde se ima u vidu nastavnim programom određen skup činjenica 
koje se sad nazivaju informacijama i koje imaju strogo neutralni vre-
dnosni karakter. Isključena je svaka mogućnost postavljanja pitanja 
smisla činjenica i njihove unutrašnje povezanosti.  
16Metodologija ovde podrazumeva nalaženje najjevtinijeg i najpro-
fitabilnijeg puta za postizanje postavljenoga cilja.

31



Kapital ne zna za ljude, njihove emocije, želje i 
potrage za smislom; on je bezličan i bezdušan; strogo fun-
kcionalan. Zato biznis nije u funkciji ljudske zajednice i 
razvoja društva, budući da je sposoban samo da na dru-
štvu parazitira umnožavajući se po logici svojih unutraš-
njih interesa (zakona). Kapital ne vidi ništa izvan sebe; on 
je potpuni svet za sebe. To mu omogućuje da bude ego-
ističan, ne-nacionalan, da ne znajući za granice, bude 
transnacionalan. Njegovo svojstvo je da uništava sve 
prepreke koje mu sprečavaju uvećavanje; svi njegovi 
delovi su u jednakoj meri maligni. 

Kapital ne interesuje kultura, mišljenje, huma-
nitet – njega interesuje samo on sam, njegovo narastanje 
– profit; u tom smislu, za njega su od interesa samo oni 
koji mu mogu obezbediti egzistenciju, a to su ljudi mani-
pulatori, izvršioci određenih funkcija, ljudi s programi-
ranim, predvidivim, unapred određenim ponašanjem. 
Kapitalizam, ma kakav bio, ne trpi iznenađenja.

Stoga zadatak savremenog obučavanja nije obra-
zovanje za služenje interesima države i nacije, a još je 
manje vaspitanje za život u zajednici koja ima svoj telos u 
beskonačnosti (što je bio cilj i smisao klasičnog obrazo-
vanja), već stvaranje čoveka koji će funkcionisati po pro-
gramu što je u njega ugrađen, stvaranje čoveka koji nije 
sposoban da misli, pa se ni u jednom trenutku neće ni 
pobuniti protiv uslova u kojima živi, jer nije sposoban da 
shvati da bi ti uslovi mogli biti i drugačiji. 

Takav čovek - izvršilac usluga na tržištu rada, ne 
može ugroziti ni centre ekonomske, ni centre političke 

32



moći; on je idealan za manipulisanje njim, zadovoljan 
sobom i s ono malo hleba i igara koji su mu obezbeđeni 
radi preživljavanja. 

Osvajajući vlast u jednoj zemlji, kapital (sada se 
kaže biznis) sebi potčinjava njen ekonomski u duhovni 
suverenitet, a da bi sopstvenu nadmoć učvrstio, prilago-
đava i celokupni sistem obrazovanja, pretvarajući ga u 
sistem obučavanja za ono što je njemu neophodno za 
nesmetano funkcionisanje, pa to i strogo kontrolisano 
finansira.

I sad, neko će da pita: zašto se ne pominje 
vaspitanje u dugoročnim planovima obrazovanja, a neko 
će i da se srdi. Pa, nema ga, zato što nema obrazovanja, 
jer je ono veštom manipulacijom od strane tzv. Bolonjista 
zamenjeno obučavanjem za potrebe stranih nalogodavaca 
koji su se „altruistički“ umešali u reformu obrazovanja.

Kod starih Grka za one koji loše obrazuju i kvare 
omladinu bila je predviđena smrtna kazna. Poznat nam je 
primer Sokrta.

b. Smrt vaspitanja

Danas se sve učestalije čuje kako je sistem vaspi-
tanja u krizi, kako nema vaspitanosti (pa ne bi trebalo da 
začuđuje što se vaspitanje više ne pominje čak ni u dugo-
ročnim programima obrazovanja), kako je uvažavanje i 
poštovanje starijih zamenjeno cinizmom i podsmehom; 
uprkos očiglednosti promena koje su se desile za samo 
nekoliko decenija, pojedinci, posebno oni koji pripadaju 

33



starijim generacijama, svesni da sve može biti i drugačije, 
ne prestaju da se pitaju zašto je to tako, i, u onom čega 
nema, nastoje da istraže ne samo praktični već i teorijski 
interes. 

Vaspitanja nema. I svako upućen u filozofiju zna 
zašto je to tako. Savremeni sistem „vaspitanja“, izgubivši 
svoj pređašnji smisao, kao bitni momenat obrazovanja, 
nema više svoju suštastvenu osnovu, svog supstancijalnog 
nosioca: porodicu. Porodice (koja je po Hegelu bila stub 
obrazovanja, pa tako i države17), nema, jer se pod uti-
cajem savremenih postmodernih strujanja izgubio prin-
cip odgovornosti (koji je kao ključni momenat nadola-
zećeg XXI stoleća, video poznati nemački filozof Hans 
Jonas18). 

Nepostojanje odgovornosti ima za posledicu 
gubitak odgovornosti pred nadolazećim pokolenjem i u 
isto vreme gubi se odgovornost spram celokupne tradicije 
koja je podrazumevala odgovornost kao uslov opstanka 
društvene zajednice. Svaka društvena grupa podrazume-
vala je postojanje određenih znanja i sistem njihovog 
usvajanja, održavanja i prenošenja koji se ogledao u vas-
pitanju pojedinaca za život u zajednici.

Jedina sredina u kojoj se može odvijati vaspitanje 
jeste porodica; jedino u porodici može se realizovati vas-

17 O porodici kao običajnosnom korenu države, videti: Hegel, 
G.V.F.: Osnovne crte filozofije prava, V. Masleša, Sarajevo, 1989, 
str. 368 (§ 255).

18 Jonas, H.: Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für 
die technologische Zivilisation. Frankfurt/Main: Insel.Verlag

34



pitanje. Upravo zato, danas smo svedoci tolikih nasto-
janja da se sruši tradicionalna porodica i sa njom sistem 
vrednosti koji je domaćim vaspitanjem negovala.

O promeni koja se dešava danas, svedoče nam, 
već na praktičnom planu i dečije igre; u igrama današnje 
dece više nema tradicionalnih porodičnih uloga: deca se 
ne uživljavaju u uloge roditelja, ne igraju porodične situa-
cije i time više ne stvaraju sliku svog života u budućnosti. 
Deca danas nesvesno, no potpuno ispravno, potvrđuju 
odsustvo svoje sopstvene budućnosti; ona se više ne uživ-
ljavaju ni u igre borbi dobra i zla koje bi pored osećaja za 
pravdu i istinu negovale i patriotski duh.

Kako je u društvu redukovana svaka odgovornost, 
budući da niko više ne odgovara ni za ono što je nedvo-
smisleno kriv, pa čak ni na nivou države i zaštite njene 
suverenosti i teritorijalnog integriteta, jasno je da se izgu-
bila odgovornost i na individualnom planu, pa i kad su u 
pitanju deca i njihov životni svet. Funkcija roditelja je 
smanjena i svodi se na to da detetu obezbedi hranu i ode-
ću, da ga upiše u školu i potom eventualno na fakultet. U 
većini današnjih porodičnih zajednica deca se nalaze na 
istoj ravni gde i kućni ljubimci i mnogi „roditelji“ osećaju 
veću obavezu prema psu, mački ili automobilu nego 
prema detetu. 

Adekvatni opis današnje situacije ogleda se u 
tome što se u nekim zemljama na mesto termina otac i 
majka, uvode pojmovi roditelj 1 i roditelj 2. Ovo ne treba 
da čudi, jer verno odražava stanje stvari: u savremenom 

35



društvu više nema porodice, pa ne mogu postojati ni 
roditelji.

Iz teorijskog aspekta posebno je značajna činje-
nica da se stvari počinju nazivati pravim imenima. Ono 
što se danas zbiva ne može se više opisivati starim, 
zastarelim, današnjem duhu vremena neadekvatnim 
pojmovima.

U poslednjih nekoliko decenija, vekovima 
osuđivane nastranosti, priznate su za normu19 i iskori-
šćene za mentalno terorisanje većine kako bi se ovoj 
oslabila i relativizovala vekovima ustanovljena tradicio-
nalna matrica mišljenja. 

Iz ovoga sledi antikvarnos pojmova kao što su 
porodica, dete, roditelj (pa time i pojma vaspitanje); no, 
to je tek početak: uskoro će i pojam roditelj biti neade-
kvatan20, pa će se verovatno govoriti subjekt 1 i subjekt 2. 
No i to neće biti kraj započetog i nepovratnog samoubi-
lačkog procesa: postmoderna već poodavno govori o 

19Današnji homoseksualci svoju pedofilnost više ne skrivaju, jer je 
svima jasno da iza dozvole o homoseksualnim brakovima stoji lega-
lizovanje pedofilije. Ali ni tu zlu nije kraj. U svetu se dozvoljavaju 
brakovi svih vrsta, i sve je više brakova i sa životinjama, peglama, 
mašinama za pranje sudova i drugim upotrebnim predmetima. 
Relativizovanjem svega, masovni mediji doprineli su normalizaciji 
ovakvih i svih drugih perverznih odnosa. Mada je savremena 
medicina već uspela da u genetskom kodu pronađe grešku koja je 
uzročnik perverznog ponašanja (a što omogućuje otvorene 
perspektive uspešnog lečenja devijatnih pojedinaca koji zasad 
uspešno terorišu svojim psihozama zdravu većinu savremenog 
društva), na društvenom planu još vlada teror perverznih pojedinaca 
udruženih u zločinačke interesne grupe.
20 Izrazi Roditelj 1 i Roditelj 2 su takođe „diskriminirajući“ jer se i 

tu zadržao odnos nadređenog i podređenog.

36



smrti subjekta i neće proći mnogo vremena pa će se 
govoriti o X1 i X2, a i ovi će onda biti verovatno zamenjeni 
radi ravnopravnosti nasumično generisanim brojevima.

U bliskoj budućnosti stvari i sva bića do kraja će 
biti digitalizovani i biće označeni slovima i brojevima – 
kao u zatvorima i logorima. (A zar je za većinu ljudi ovaj 
svet u kom se nalazimo nešto drugo?) Već početkom pro-
šlog stoleća mnogi su počeli govoriti o dehumanizaciji; 
među njima je prednjačio Ortega-i-Gaset. Danas je taj 
projekat u punom zamahu svoje realizacije.

Sve ovo adekvatno odražava savremeno stanje 
stvari; nekome od pripadnika starijih generacija ovi re-
dovi mogu se činiti neopravdano apokaliptičnim, straš-
nim i nezamislivim; no, gde je zapisano da budućnost 
mora biti lepa i vesela? Zašto budućnost treba da bude 
pozitivna, ako mi ništa ne činimo da ona takva bude? 
Danas se svi trude da što duže ostanu u sadašnjosti jer 
prošlosti se sve više stide, a budućnosti bezumno plaše. 
Svi prosvetiteljski i humanistički snovi već davno su 
odsanjani, da bi u naše vreme bili izvrgnuti ruglu kao i 
njihovi autori. 

c. Perspektive pedagogije

Pedagogija, kao teorija obrazovanja i umeće uvi-
da u smisao rezultata obrazovne prakse, danas se našla, 
koliko na raskršću, toliko i u teorijskom bespuću. 

Ovo naše vreme ima još jednu karakterističnu 
odliku: nesposobnost stvaranja bilo čega novog. Ako su 

37



ranije epohe bile „gladne“ za novim, nepoznatim, neistra-
ženim, ako je svako nastojao da u umetnosti stvori nešto 
drugo i drugačije, nešto čime bi se razlikovao od svih 
ostalih, a što je podsticala nova svest o istoričnosti koja se 
javila u vreme Hegela, danas se svi okreću prošlosti, ne 
stideći se da budu retro- , da ponavljajući poznato i 
odavno znano ubeđuju sebe kako su sa-vremeni i kako 
žive u duhu vremena.

Međutim, nemoguć je povratak na staro; čovek se 
ne može vratiti u mladost sem da podetinji, pisao je 
Marks. Čovek je danas osuđen na to da nešto staro, što 
smatra dobrim, pokuša da u najboljoj mogućoj meri 
samoreinterpretira. Da i tako nešto nije moguće, potvr-
đuje nam iskustvo epohe renesanse kada su se bez uspeha 
pokušale obnoviti visoke vrednosti i ideali antičke epohe. 
Za razliku od našeg vremena, u doba renesanse postojala 
je i želja i nastojanje da se stvori nešto novo i veliko na 
tragu starog tako što bi se ovo nadvisilo i prevladalo. Pa 
ipak, stvorilo se samo nešto drugo, premda jednako 
veliko, ali drugačije i ne više od uzora koje je stvorila 
antika.

Problem pred kojim se mi nalazimo ogleda se u 
tome što sve pedagoške teorije koje nam dolaze danas sa 
trulog zapada počivaju na protestantskoj tradiciji čije 
shvatanje porodice ostaje nespojivo s katoličkom i pravo-
slavnom tradicijom od kojih obe imaju iste grčko-rimske i 

38



judejsko-hrišćanske korene od kojih u ovom drugom slu-
čaju zna se za mit o Adamu i Evi, a ne o Adamu i Stevi21.

Rečeno je da nijedno vreme nije znalo za toliko 
pedagoških teorija i toliko pedagoških metoda kao što ih 
poznaje naše; ali ni u jednom od njih nije bilo manje 
sporna sama ideja obrazovanja no što je to danas. 

Svođenjem procesa obrazovanja na puko obu-
čavanje, mnoge su od pedagoških metoda postale izlišne, 
budući da su u svom obzorju imale i dimenziju vaspitanja 
koje je danas isključeno iz obrazovanja, pošto više ne pos-
toje ciljevi kojima bi ono vodilo. Kako je vaspitna kompo-
nenta namerno i s umišljajem od strane „bolonjista“ i 
njihovih poslušnika izbrisana iz današnjih obrazovnih 
programa, pedagogija je zadobila jedan redukovan oblik u 
kojem sebe više ne može da prepozna.

Pedagozi više i ne znaju da li se pedagogija nalazi 
na stranputici, ili u bespuću: u oba slučaja oni su ispunje-
ni beznađem; svesni su da njihova znanja više ne služe 
ničemu, da u utilitarnom društvu determinisanom isklju-
čivo zakonima profita, njihove priče o estetskom vaspi-
tanju, o humanizmu kao idealu, o slobodi ličnosti u čo-
večnom društvu - samo su isprazne maštarije koje ne 
mogu naići na odziv, već samo na cinični podsmeh.

U ciničnom svetu kakav je ovaj naš, ozbiljnost i 
odgovornost mogu biti samo izvrgnuti poruzi. Zato je 

21"God made Adam and Eve, not Adam and Steve" (Jerry Falwell). 
Clarke, Victoria (September–October 2001). "What about the 
children? arguments against lesbian and gay parenting", Women's 
Studies International Forums 24 (5): 555–570.

39

http://en.wikipedia.org/wiki/Adam_and_Eve
http://en.wikipedia.org/wiki/Jerry_Falwell


pedagogija izgubila svoj raniji uticaj i ugled jer joj je 
izmaknut temelj koji je doskora nalazila u filozofiji. 
Savremena filozofija još se nije oporavila od razornih 
napada kojima je bila izložena od strane pozitivizma i 
postmodernizma. Ako joj je prvi od ova dva antifilozofska 
pravca osporavao pravo na apodiktičnost, drugi je, 
osporavajući filozofiji njeno pravo na zasnovanost, 
filozofiju gurao u relativizam svojim suprotstavljanjem 
mogućnosti postojanja bilo kakve supstancijalnosti.

Antimetafizičke filozofske tendencije svodile su 
okvire pedagogije na razvijanje skupa praktičnih opera-
cija i zatvaranje u granice didaktike, ne prezajući od toga 
da joj ospore pravo da kritički razmatra svoje osnovne 
principe.

Ako se pedagogiji oduzme pravo da misli samu 
sebe, ukida joj se mogućnost odgovornog suđenja o 
zadacima i ciljevima obrazovanja i vaspitanja.

Ono što je filozofskom mišljenju svojstveno, pa 
tako i pedagogiji, dok nastupa kao stroga teorija, jeste da 
može analizirati i razmatrati svoj predmet čak i u njego-
vom odsustvu. Kao što se teorija umetnosti može razvijati 
nezavisno od umetničke prakse, isto tako i pedagogija, 
ostajući u sferi teorije, može misliti obrazovanje i vaspita-
nje čak i u slučaju kada ovih u pojavnom svetu više nema. 

(2013)

40



3. Na putu dokrajčivanja obrazovanja u Srbiji
(Destrukcija obrazovanja kroz prividnu njegovu 

dekonstrukciju)

Doskorašnji sistem obrazovanja u Srbiji, kao i u 
mnogim evropskim zemljama, od vremena fon Humbolta 
i Hegela, dakle, od druge decenije XIX stoleća, počivao je 
na nacionalnoj i patriotskoj ideji. Zadatak univerziteta i 
obrazovnih institucija bio je da mlade ljude, buduće od-
govorne građane svoje države, obrazuju za funkcionere i 
građane države u kojoj žive i za to je njihovo temeljno 
obrazovanje finansirala sama država u kojoj žive.

Stvari su se radikalno počele menjati početkom 
devedesetih godina prošlog stoleća, s početkom tzv. Bo-
lonjskih procesa  (mada su pripreme na društvenom i 
ekonomskom planu tekle već trideset godina, dakle, od 
početka pedesetih, a sa sve izrazitijim jačanjem multi-
nacionalnih kompanija i osporavanjem prava na suvere-
nitet zvanično priznatim državama). 

Tzv. Bolonjski procesi, najavljeni kao neobavezna 
preporuka za usklađivanje obrazovnih sistema, za kratko 
vreme dobili su ni od koga ne potvrđen obavezujući 
karakter, i iz temelja počeli da iznutra menjaju postojeće 
obrazovne sisteme u evropskim državama, posebno u 
onima čije je obrazovanje označeno kao sivo. Osnovna 
ideja, na koju su se svi pozivali, bila je u izjednačavanju 
obrazovanja na prostorima čitave Evrope, što je u prvom 
planu imalo u vidu zemlje članice Evropske ekonomske 
unije, ali i one zemlje koje tu nisu pripadale. Drugim 

41



rečima, pomenuti procesi proširili su se po geografskom 
principu na svu Evropu i njenu periferiju; ne treba poseb-
no naglašavati da ideološka komponenta čitavog tog pro-
jekta, kao i kad su sve reforme obrazovanja u pitanju, nije 
posebno isticana.

Pomenutim procesima zahvaćeni su svi sistemi 
obrazovanja u Evropi, bez obzira na to što su među njima 
postojale znatne razlike. Neke zemlje nisu odmah hrlile u 
reforme, već su mudro odugovlačile kako bi videle kuda 
sve to vodi, dok druge, mahom sitne, sa lošijim nivoom 
obrazovanja i nisu imale nikakav prostor za odstup pred 
agresijom bolonjista i njihovih domaćih amalina.

Kada je reč o velikim zemljama s dugom obrazo-
vnom tradicijom i temeljno izgrađenim sistemom obra-
zovanja, pomenuta reforma se mogla svesti samo na sni-
žavanje nivoa i kvaliteta obrazovanja, ali, ta nova, mada 
negativna tendencija, pravdana je potrebama novog „ig-
rača na terenu“, potrebama tržišta rada koje su diktirale 
multinacionalne kompanije, kojima je bila potrebna re-
lativno jevtina radna snaga, no bez visokih kompetencija i 
bez velikih pretenzija. 

U isto vreme, došlo je do još jedne bitne prome-
ne: na mesto ranijih država, koje su obrazovanje videle 
kao bitan momenat očuvanja svog suvereniteta i neza-
visnosti, sada su kao „finansijeri“ novog obrazovanja 
nastupile velike međunarodne korporacije i banke koje su 
kao jedini posednik novca diktirale spisak neophodnih 
reformi.

42



Tako se za samo nekoliko decenija iz temelja 
promenio sistem obrazovanja. Mladi ljudi prestali su da 
teže znanju kao znanju, koje će im biti jedna od ključnih 
komponenti u napredovanju na društvenoj lestvici, a 
znanje više nije bilo znak raspoznavanja u društvu, mada 
je u svom redukovanom obliku ostalo mesto susreta 
različitih društvenih i ekonomskih interesa.

Socijalno i ekonomski marginalizovano, ostav-
ljeno bez osnovnog nacionalnog i patriotskog motiva, 
obrazovanje je počelo da gubi svoja ranija svojstva i svoju 
dominantnu ulogu; zahtevi se pred njim nažalost nisu 
smanjivali i mnoge manje ekonomski razvijene zemlje 
nisu mogle u potpunosti da ga i dalje održavaju na pret-
hodnom nivou. Finansijska izdvajanja za obrazovanje su 
postepeno smanjivana, a preostali raspoloživ novac sve 
neracionalnije trošen na razne akreditacione komisije, 
nacionalne savete, komisije za praćenje reformi i kvaliteta 
obrazovanja, a s obrazloženjem da „reforme mnogo 
koštaju“.

U nizu zemalja unifikacija obrazovanja na jed-
nom, zapadnoj Evropi, zajedničkom nivou, svodila se na 
snižavanju nivoa opšteg obrazovanja (koje se pokazalo 
pragmatičnim poslodavcima nepotrebno visokim i teme-
ljnim), na obrazovanje za izvršioce jevtinih i jednostavnih 
operacija, na obučavanje poslušnih potrošača i u radno 
vreme atomizovanih jedinki, a ne na ličnosti koje bi bile 
nosioci progresa, na one koji će svoje mogućnosti mišlje-
nja usmeriti na  kreiranje prvenstveno onog će se u bu-
dućnosti pokazati neophodnim.

43



Tako su u poslednje vreme, počele da se para-
lelno s već postojećem državnim organizacijama formi-
raju njima neprijateljske organizacije (pod plaštom nekog 
nevladinstva) i lako su pomoću novca našle izvršioce svo-
jih destruktivnih planova u strukturama vlasti (minis-
tarstvo obrazovanja, državne agencije) kao i na samim 
univerzitetima. 

Kao i u mnogim drugim slučajevima, Srbija kao 
suviše mala zemlja, nije mogla ostati samostalna, uporna 
u odbrani svojih interesa i vitalnih principa kako bi 
zaštitila suverenitet i goli opstanak. Ponajviše, ne stoga 
što ni u njoj, ljudi u vlasti nisu otporni na novac sum-
njivog porekla, već i stoga što su se na mestima odluči-
vanja našle neostvarene osobe u naučnom i duhovnom 
smislu, osobe bez nekog posebnog kvaliteta i digniteta, 
produkt višegodišnje negativne selekcije. 

Ako govorimo o državama kao što su Nemačka ili 
Rusija, koje su krajem XIX veka imale sličan sistem obra-
zovanja, jasno je da je za njih primena tzv. Bolonjskih 
procesa  nedvosmisleno značila snižavanje kvaliteta 
obrazovanja i njegovo urušavanje na svim nivoima. U isto 
vreme, to je sasvim razumljivo, jer novi „sponzori“ obra-
zovanja, već od svog prvog javnog nastupa, nemaju inte-
res za visoko i kvalitetno obrazovanim kadrovima, već za 
poluobrazovanim izvršiocima jednostavnih radnji. 

Zato se na krajnje perfidan način, kroz tzv. Bo-
lonjske procese i zahtev za ujednačavanjem znanja u 
raznim zemljama, uništeno obrazovanje kao obrazovanje 
da bi na njegovo mesto bilo nastupilo obučavanje. Mlade 

44



ljude je trebalo osposobljavati za jednostavne operacije i 
postupno uklapanje u sistem življenja koji ne traži kri-
tičko promišljanje situacije u kojoj se neko nalazi, već 
samo pasivni konzumentni, potrošački mentalitet. 

Ne treba zanemarivati ni ukupnu socijalnu i 
društvenu situaciju kraja XX i početka XXI veka. Na 
prelazu dva stoleća došlo je do takvih promena koje 
nemaju uzor u ranijim epohama razvoja čovečanstva. S 
nastankom i naglim napretkom digitalnih tehnologija, s 
novim mogućnostima opštenja i posve novim oblicima 
komunikacije nije se samo izmenilo društvo, već se u 
osnovi izmenila percepcija i način shvatanja sveta kod 
ljudi, a posebno kod novih mladih generacija. Sredinom 
devedesetih godina prošlog stoleća knjige i pojmovno 
mišljenje počeli su da smenjuju spotovi i mišljenje u 
slikama. 

Pred starim, iskusnim pedagozima sad su se 
pojavili novi naraštaji bez tragova iskustva koje se ve-
kovima formiralo pre njih i bilo deo njihove kulture; 
sposobnosti nove generacije počele su se ograničavati 
osnovnim operacijama na mobilnim telefonima, smanjila 
im se sposobnost koncentracije a duhovna orijentacija im 
je bila svedena samo na dimenziju sadašnjosti, na reago-
vanje na neposredne impulse, te su sve više postajali ne-
sposobni da se koriste i onim što su čuli nekoliko trenu-
taka ranije. Tako se, uvođenjem nove virtualne realnosti, 
promenila i sama funkcija pamćenja i zapamćivanja i 
pred starim nastavnicima pojavili su se novi učenici koji 

45



stare priče više nisu ni razumeli niti su videli bilo kakav 
smisao tradicionalnih metoda učenja.

Može se reći da je ovo jedna opšta tendencija, pa, 
normalno, važi i za Srbiju, samo što u nju sve dolazi sa 
izvesnim zakašnjenjem. Ako je to zakašnjenje početkom, 
pa i sredinom, XX stoleća bilo po nekoliko decenija, sada 
se svodi na nekoliko godina. Neko bi rekao da se razlika 
smanjuje, ali s obzirom na ubrzanje vremena, zaostajanje 
je i dalje jednako. 

U svakom slučaju, Srbija je osuđena na prevazi-
đene, zaostale tehnologije. Dobar primer je automobilska 
industrija u poslednjih pedeset godina (na primer: 
uvaljivanje zastave 101, koja je u startu bila zastarela i 
uvaljena nam iz sefa. itd), ali izuzetak nije ni sistem 
obrazovanja. Tako je u poslednjih nekoliko godina izgle-
dalo da sa „Bolonjom“ imamo i završni stadijum uru-
šavanja obrazovanja, činilo se da su se već svi s tim pomi-
rili, i „dobitnici“ i gubitnici (svi mi) i obrazovanje u celini, 
ali, pokazalo se da to nije do kraja tako. 

Ne sme se gubiti iz vida da se tzv. Bolonjski pro-
cesi odnose na više i visoko obrazovanje, a osnovno i sre-
dnje obrazovanje ostalo je po strani, i da se sve što se u 
njemu dešava odvija i dalje po inerciji (mada je otvoreno 
pitanje koliko je sve to sada uspešno).  

Istina, programi u osnovnim i srednjim školama 
bili su  možda pomalo i stari, a deca nova i za mnoge 
stvari i nezainteresovana, ali, u svemu tome i dalje je 
postojala nada da se deca neće izroditi u bića strana duhu 
i tradiciji svoga naroda. 

46



Sve uočljiviji počeo je da biva kvalitativan nesklad 
kao i priroda pristupa između osnovnog i srednjeg obra-
zovanja, s jedne strane, i, predškolskog i višeg i visokog 
obrazovanja, sa druge. 

Za to vreme, ohrabrivši se time da svet ide dalje i 
bez temeljnog obrazovanja koje bi mu bilo u osnovi, a ko-
je je nekad bilo u funkciji države, kao i da se i samo vas-
pitanje  kao njegov bitan momenat može relativizovati, 
novi, post-bolonjski reformatori u Srbiji, našavši se na 
mestima gde se donose odluke, zaključili su da je nastu-
pio momenat za naredni, odlučujući korak: destrukciju 
osnovnog i srednjeg obrazovanja. Razume se tako nešto 
ad hoc nije moglo biti izvedeno. Bilo je neophodno da se 
nova reforma urušavanja dotadašnjeg obrazovanja 
započne postepeno, mada strogo planski. Projekat je 
došao zajedno sa novcem od onih koji nikom sem sebi ne 
žele dobro – i to opet, iz inostranih izvora.

Započelo sa nečim mnogima malo razumljivim ali, 
navodno, veoma učenim i naučno potkrepljenim: sa 
izradom predmetnih ishoda. I to je tema naših dana. 
Dakle na mesto znanja, umenja i navika, sad su stupile 
kompetencije i ishodi.

a. Novi početak kraja

Danas, upravo ovih meseci, svedoci smo započi-
njanja jednog novog, ali po svojoj prirodi, završnog 
procesa, i moglo bi se s mnogo razloga reći da je tu reč o 
„Bolonji posle Bolonje“. Kako se pokazalo da sa tzv. 

47



Bolonjskim procesima obrazovanje ipak nije bilo uništeno 
u celini, postalo je jasno i da je neophodno načiniti još 
jedan korak, da je neophodno načiniti još jednu sveopštu 
reformu onog što je od obrazovanja (svođenjem njega na 
obuku) ostalo neobuhvaćeno.

Drugim rečima, radi se o dokrajčivanju obrazo-
vanja, budući da se „reformatorima“ pokazalo da ono nije 
do kraja ugaženo i uništeno, i da bi se ono moglo možda 
još i pridići, u nastojanju da se vaspostave vrednosti koje 
su stolećima obezbeđivale napredak i prosperitet zapad-
noj kulturi, koja u grčko-rimskoj tradiciji ima svoje 
kulturne korene, a moralne, u judeo-hrišćanskoj. 

U Srbiji  se potreba za ti daljim „reformama“ 
počela iskazivati u sporadičnim, poluglasnim konstata-
cijama o tome kako narod nije dovoljno dobar i kako mu 
treba menjati svest. Tu je zapravo u prvi plan izbila misao 
iz duboke pozadine: neophodno je promeniti svest naro-
da, odnosno, treba ukinuti narod kao takav kakav je sada, 
preobraziti njegove dominantne crte, dovesti ga u poda-
nički položaj zombiranjem putem svih raspoloživih me-
dija (od radija i televizije, do interneta i sistema HARP 
čiji rad ni u jednom momentu, uprkos smenama raznih 
partija i vlada na vlasti nije zaustavljen i stavljen van 
funkcije) – stvoriti novi narod koji neće imati poreklo u 
svojoj tradiciji već u onom što će mu novo obrazovanje 
dati.

Namera je ovde posve jasna: uništavanje nacije, 
društva i tradicionalnih vrednosti! Smatram da se tu ne 
radi ni o kakvoj omašci, ili skrivenoj zaveri. Istina, potu-

48



ljenost i neprincipijelnost spadaju u svojstva ljudi sklonih 
korumpiranosti, no, ničeg tu skrivenog nema, i to iz 
prostog razloga što u našem vremenu stvari nemaju više 
nikakvu većini nepoznatu pozadinu, budući da je veštim 
manipulacijama stvarima ukinuta svaka supstancijalnost, 
da sve postoji samo u jednoj jedinoj, površinskoj dimen-
ziji, pod kojom je ništa a nad njim opet jednako veliko 
zjapeće ništa.

Sve je dato neposredno, u prvom planu, sve je na 
površini, sve je na dohvat ruke, ali, toga je toliko mnogo, 
da se u tome niko ne može razabrati. Ljudi su izgubili 
sposobnost da razaznaju bitnosti i da ostaju u njihovoj 
blizini. A to je bio i osnovni cilj reformi o kojima ovde 
govorimo. Reč je o „reformama“ koje čak i po nekim 
ranijim „reformatorima“, koji nisu izgubili svu savest, 
„nisu dobre, ali koje su nužnost“.

Nakon kratkog vremena, iz jedne drugačije 
perspektive, potvrdilo se po ko zna koji put da um defi-
nitivno ne vlada državom, kao ni kosmosom (a biće da 
njim nikad nije ni vladao), a da su filozofi poput Platona i 
Anaksagore samo igrom slučaja zalutali u jednu od pogre-
šnih kosmičkih mogućnosti; um (koji je danas sveden na 
računajući um) sada se nalazi u posedu onih koji su 
spremni da finansiraju svaku promenu svesti ako će od 
nje imati neposrednu i konkretnu korist. Zapravo to nije 
um, to je samo agresivna realizacija vlasti koja sebe vidi 
kao poslednju svrhu kolabirajuće egzistencije pre početka 
kosmičkog kolapsa.

49



Međutim, i za najnovije reforme koje će kroz koji 
mesec započeti, ako ih zdrav razum ne zaustavi, morali su 
se naći izvršioci spremni da pregaze svoju savest i podrže 
projekt transformacije svesti sopstvenog naroda finan-
siran od strane bezobzirnih stranih sponzora; dobar deo 
njih našao se već među onima koji su se pozitivno 
pokazali u prethodnoj fazi destrukcije obrazovanja; 
dobro, možda je za tako nešto trebalo izdvojiti i više 
sredstava ovog puta, makar kroz za mnoge mističan naziv 
projekta (IPA011), ali, biće da vredi sve staviti na dobitnu 
kartu. Možda tako i neće biti; ali, zasad tako stvari vide 
strani sponzori. 

Kada se radi o rušenju obrazovanja, ponavljam to 
još jednom, izvršioci se uvek nađu; nema ih među filo-
zofima koji su vekovima bili lučonoše antičke paideie i 
njeni verni branitelji;  nema ih ovog puta čak ni među 
pedagozima, jer mnogi od njih su i dalje časni i odgo-
vorni, opterećeni viševekovnom tradicijom pred kojom 
osećaju znatnu odgovornost i teško mogu prihvati da je u 
poslednje vreme došlo do smrti obrazovanja i vaspitanja, 
na čije mesto je stupila obuka i propaganda života u ne-
formalnim atavističkim formama iz vremena pre prvo-
bitne zajednice.

No, ako su među tzv. Bolonjistima prednjačili i 
pedagozi sada su se, među izvršiocima „milosrdne“ agre-
sije na svest i obrazovanost srpskog naroda, na njegova 
patriotska i nacionalna osećanja (koja se u Srbiji perma-
nentno izvrgavaju ruglu i podsmehu), a koja su poslednja 

50



odbrana duhovnog bića naroda, našli i oni koji su u 
mladosti zalutali na studij psihologije. 

Ne shvatajući da je psihologija zapravo filozofija 
duše, kako je govorio Aristotel,  i da je ona moguća samo 
kao transcendentalna fenomenologija (Huserl), savre-
meni „psiholozi“, ne shvativši da im se „nauka“ nalazi već 
čitavo stoleće u scijentističkom ćorsokaku , nastavljajući 
da uporno žvaću sto puta već prežvakane bihejviorističke 
floskule i nebuloze, a sad su, dokopavši se administra-
tivne vlasti i s autoritetom novca, uz pomoć odnekud 
iskopane (i uvaljene im) nekakve „Blumove taksonomije“ 
(jedne više od pola stoleća stare, preživljene metodo-
logije), počeli da preobraćaju one koji će potom preobra-
ćati one koji dolaze. 

Do nedavno, postojao je, u normalnim zemljama, 
obrazovni državni standard kojim su bile jasno određene 
granice obrazovanja, njegovi sadržaji i temeljni principi. 
U Srbiji toga nije bilo, ali, postojali su planovi i programi 
za pojedine discipline, odnosno predmete, koji su se izu-
čavali u osnovnoj i srednjoj školi.

E, to sad treba razrušiti, i to tako što će se u 
prvom koraku načiniti nekakvi ishodi za sve predmete, 
ishodi koji podrazumevaju ono što svi učenici treba da 
znaju na kraju školske godine iz određenog predmeta. Ti 
ishodi navodno nisu vezani za predmete već bi trebalo da 
ih nadvisuju, ili povezuju. Kad to čovek sa strane posma-
tra ne može se oteti utisku da tu nije reč o nekoj mističnoj 
supstanciji, o nekoj nebulozi koja magično zvuči i to samo 
stoga kako se ne bi videlo kuda sve ovo vodi.

51



Polazeći s pozicija zdravog razuma, svaka refor-
ma obrazovanja morala bi prethodno biti osmišljena, 
svestrano proanalizirana, i s obzirom na njen značaj, bez 
rokova koji se danas utvrđuju za juče, pa tek potom spro-
vedena (kako se to radilo u ranijim epohama). Ali, to nije 
princip, kad je o Srbiji reč: tu se uvek prvo nešto uradi, a 
potom se počinje raspravljati da li je to trebalo činiti, ako 
i da, onda da li ovako ili onako. 

Kako je po svemu sudeći, novac za ovu poslednju 
reformu dobijen (i već razdeljen), predloženo je da se eks-
perimentalno s tim novim pristupom, koji u prvi plan 
stavlja ishode obrazovanja, sprovede navodno eksperi-
ment u desetak najboljih i najopremljenijih škola u Srbiji, 
a gde bi se u stvari, učilo po dosadašnjim planovima i 
programima.  Pitanje je čemu ishodi? Ti famozni ishodi, 
već sam na to ukazao, ali nije na odmet ponešto i više 
puta ponoviti, namenjeni su nastavnicima, i to stoga da bi 
se njima promenila svest i odnos prema materiji koju 
predaju, odnos prema predmetima i disciplinama. Dakle, 
reč je o mentalnoj destrukciji prosvetnog kadra, u prvoj 
fazi.

Navodno, eksperiment u desetak škola počinje u 
jesen 2014. godine (tada je ovaj tekst pisan), da bi se, u 
narednom koraku, nakon dve godine, taj pristup 
primenio u svim školama, a gde uspeh, po prirodi stvari, 
nije garantovan, jer ostale škole nisu na nivou ovih u 
kojima će se eksperiment prvo provoditi u prvih dve 
godine. No, u isto vreme, kroz dve godine, i na to treba 
obratiti posebnu pažnju, pristupiće se promeni svih 

52



zastarelih planova i programa sa stanovišta pomenutih 
ishoda, a koji nisu bili ograničeni njihovim ranijim okvi-
rima. Drugim rečima: pričamo o ishodima, a na mala 
vrata najavljujemo promenu planova i programa (koja će 
potom ići po inerciji, jer je više niko neće moći ni zausta-
viti ni kontrolisati).

Za one koji vole postmodernističku terminolo-
giju, reč je o potpunoj destrukciji obrazovanja kroz nje-
govu prividnu dekonstrukciju, kako bi se dobila nekakva 
mutljavina znanja ili kvazi-znanja koja bi bila po meri 
novih poslodavaca u funkciji vlasnika inostranog kapitala. 
Srbija je tu samo mesto odakle se povlači moždana masa 
preoblikovana za potrebe naručilaca ovog projekta.

Drugim rečima, na delu je pretvaranje naroda, 
odnosno nadolazećih mladih generacija u jednu nekri-
tičnu potrošačku masu, relativno neobrazovanu ali 
savršeno podložnu manipulacijama od strane posloda-
vaca i vlasti koje su u njihovoj funkciji. Ta nova simbioza 
vlasti i poslodavaca javiće se kao garant pasivizacije na-
roda i njegovog konačnog duhovnog ukidanja. Na taj 
način obrazovanje, svedeno na obuku doseglo je svoj 
krajnji cilj: ubijanje naroda psihičkim sredstvima (i tu su 
psiholozi pozvani da održe završnu reč).

Mora se reći i da se ovde radi o projektu koji se 
sprovodi u cilju uništavanja nacionalne svesti naroda, ali, 
u cilju definitivnog odricanja naroda od prava na samo-
opredelenje i očuvanje svog istorijskog bića shvaćenog 
kao poziv na opstanak i postojanje u vremenu budućem 
(pod pretpostavkom da će ga biti). Tako je ovim pro-

53



jektom duhovni identitet srpskog naroda doveden u pi-
tanje na naizgled bezazlen način, kao, „igramo se projek-
tima i nekakvim ishodima koje pravimo na brzinu“, ali s 
takvim posledicama čija se pogubnost ne da sagledati.

 

b. Realizacija kraja

Reforma predškolskog obrazovanja po nekim 
sumanutim finskim modelima od pre petnaestak godina 
već daje pogubne rezultate i oni koji su u pedagoškom 
kontaktu sa decom to veoma dobro uočavaju. Sada se 
priprema dalji korak, kako bi se ta nastupajuća nova 
generacija sistematično odvela u nedođiju i definitivno 
izgubila sa horizonta koji je činio narodnost. Ne treba 
gubiti iz vida da su na nivou visokoškolskog obrazovanja 
već obavljeni svi potrebni poslovi (pod plaštom tzv. Bo-
lonjskih procesa). Ostalo je još samo srednje i osnovno 
obrazovanje.

Najpogubnije u svemu je što novi „reformatori“, 
uopšte nisu svesni promena koje su se dogodile u posled-
njih nekoliko decenije, niti vide promene kod dece i uče-
nika, promene u njihovoj svesti i percepciji, jer se time 
uopšte ne bave, iako sebe smatraju vajnim psiholozima. 

Naši psiholozi, zarobljeni statistikama i broja-
njem brojanja, pokazali su se potpuno nesposobnim da 
vide kako današnja omladina uopšte nije nalik onoj od 
pre nekoliko decenija; kako novi naraštaji žive u potpuno 
promenjenim uslovima i s potpuno drugačijim pogledima 
na svet. Nema više nikakvih dodirnih tačaka između njih i 

54



njihovih nastavnika, koji još uvek pripadaju prethodnom 
vremenu i ostaju zarobljenici, ali i baštinici, dosadašnje 
evropske kulturne tradicije, koja savremenoj omladini 
(ograničenoj tviterom, fejsbukom, instagramom i drugim 
formama socijalne komunikacije) ne znači apsolutno 
ništa.

Omladini kojoj se pojmovi herojstva, čojstva i 
junaštva, iz dana u dan relativizuju, pa često i izjednačuju 
s izdajom i besmislenom žrtvom, govoriti na časovima 
istorije o podvizima jednog Leonide, o poslednjim satima 
rimskog pretora Katona mlađeg, ili o smernosti Ovidija – 
smešno je i deplasirano, sa stanovišta novih reformatora i 
njihovih nevladinih sponzora. 

Nažalost, poznato je da oni koji nemaju iskustvo 
prošlog, osuđeni su na sadašnjost koju niti razumeju, niti 
shvataju, a najmanje su sposobni da u njoj izdvoje retke 
vrednosti koje zaslužuju trajno poštovanje. Upravo zato 
neophodno je revidirati istoriju i to se danas sistematski 
čini u Srbiji, te se i ne zna ko čini više – vladine ili ne-
vladine inostrane organizacije, a cilj im je jedan: izbrisati 
primere veličanja ljudskih vrednosti (o čemu govori srp-
ski narodni ep), relativizovati sve istorijske uspehe u 
borbi naroda za slobodu, s prezirom govoriti o svim žrtva-
ma i svima herojima i velikanima koji su ostavili dubok 
trag u istoriji srpskog naroda. Jedino što se danas omla-
dini nudi jeste veličanje praznine i čekanja materijalnog 
blagostanja koje nikad doći neće, jer lako se dospeva 
samo do sira u mišolovci.

55



c. Razlog neuspeha ove nove „reforme“

Od sredine devedesetih godina prošlog veka mno-
gi teoretičari ukazuju na smenu paradigme koja se odvija 
pred našim očima u poslednjih nekoliko decenija a koju je 
već nagovestio kanadski filozof Maršal Makluen, autor 
svima poznatog bestselera Gutenbergova galaksija. 

O čemu se tu radi? Pravolinijski  pojmovni način 
mišljenja kakav je odlikovao ljude koji su svoje obrazo-
vanje sticali čitanjem knjiga i analizom tekstova i koji je 
bio dominantan te je na njemu počivao i sistem obrazo-
vanja još od srednjega veka, od sredine proteklog stoleća 
počinje da se zamenjuje difuznim, slikovnim „mišlje-
njem“ koje se stiče pred ekranima televizora, kompjutera, 
ili displejima planšeta i mobilnih telefona.

Ako su prethodne generacije bile sposobne da 
prate dug sled misli koja se razvija u vremenu, sa novim 
generacijama to više nije slučaj; one više i ne čitaju knji-
ge, pa se tako završilo i vreme velikih romana koje su 
smenile antologije fragmenata i dajdžesti, kao što su 
izvoženja opera sada zamenila izvođenja spletova oper-
skih arija. Odavno su duge tekstove smenili kratki, prvo u 
knjigama, potom u časopisima i novinama gde na mesto 
doskora ozbiljnih analitičkih tekstova sada imamo samo 
kratke vesti od nekoliko rečenica. Odavno se svet ne saz-
naje prodiranjem u njegovu dubinu već kliženjem po nje-
govoj površini.

Odavno su znatiželju počeli zadovoljavati ne 
životi velikih ličnosti već privatni život  junaka ulice i 
polusveta sa društvene margine a što ima za cilj da 

56



niveliše svakodnevicu i svemu podari istu vrednost, od-
nosno bez-vrednost. Već čitavo stoleće ljudi se zasipaju sa 
sve većom količinom informacija koje dolaze iz sve više 
savršenih i sofisticiranih medija. U poslednje vreme 
izgubila se potpuno moć selekcije informacija, sposobnost 
da se izdvoji ono bitno i odbaci ili makar neutrališe ono 
nebitno i nepotrebno. Postmodena nam je donela svest o 
tome kako nema velikih i malih dela, kako sva dela imaju 
istu vrednost. To jeste pogubno za umetnost koja je time 
dovedena do svoga kraja , ali je daleko pogubnije za samo 
mišljenje.

U situaciji kad se ubrzao tempo života došlo je do 
povećanog priliva informacija; hteli ili ne, ljudi su postali 
prinuđeni da ih na neki način filtriraju, ili da ih skraćuju 
(što je nemoguće s tradicionalnim romanima), i sve veću 
popularnost imaju kratke vesti, skice, rezimei i sažeci. 
Čak se i studije (koje su često samo kratak nacrt obimnog 
istraživanja) sve manje čitaju i sve se svodi na informisa-
nje uvidom u rezime. 

Ubrzani tempo života, podstiče ostajanje samo 
pri onom što je novo i aktuelno, a i to u svom sažetom 
obliku, jer vesti i činjenicâ je toliko mnogo da za njihovu 
interpretaciju, kao i njihovo razumevanje, odnosno, 
njihovu smisaonu povezanost sa drugim činjenicama – 
nema više vremena. Samo vreme je postalo do te mere 
zgusnuto da u sebe više ništa ne prima, niti dozvoljava da 
se unutar njega ono što je uspelo da se nakupi, dalje pre-
rađuje i sistematizuje.

57



Kako je prošlo vreme uskih specijalnosti, ljudi se 
sve više počinju misaono kretati u više različitih smerova 
koji su ponekad paralelni, ponekad unakrsni, pri čemu 
svaka nova grupa činjenica zahteva nove činjenice iz naj-
različitijih oblasti sa kojima bi se povezala, te je svako sve 
više prinuđen da po nekoliko stvari radi istovremeno. Sve 
je manje onih koji sebi mogu dozvoliti da se bave samo 
jednim problemom u miru i tišini, ili, drugačije rečeno, 
sve je manje onih koji su „finansijski nezavisni, slobodni i 
dobrog zdravlja, da bi se mogli baviti onim što hoće“, ka-
ko je to govorio Hemingvej.

Tako se došlo do toga da više nemamo rad na 
nekom delu, već rad na projektu, a najčešće na nekoliko 
projekata u isto vreme, koji su često vremenski veoma 
ograničeni da bi mogli biti misaono iscrpljeni, i što je 
najgore – to su projekti koji su po tematici i metodskom 
pristupu međusobno krajnje raznorodni. Razni projekti 
podrazumevaju različite tokove informacija i tako razli-
čite činjenične svetove s kojima se pojedinac u isto vreme 
mora nositi. Sve to vodi tome da više nemamo pravoli-
nijski smer mišljenja već se mišljenje ukršta s drugim 
mšljenjima i svoj sadržaj razbija na nepovezane i po svo-
joj prirodi nepovezive fragmente.

Posledica toga je neophodnost prelaska s fragme-
nta na fragment, s činjenice na njoj stranu činjenicu, sta-
lno preskakanja s jedne na drugu stvar, pri čemu nema 
vremena da se na bilo čemu duže zadržimo, da ga ugra-
dimo u sistem svojih ranijih znanja i iskustava . 

58



Ako je sve tako na kraju ere Gutenberga, kako 
stoji stvar sa današnjim učenicima? Šta od njih očekuju 
oni koji predaju, a kako na to odgovaraju sami učenici?  

Kako stvari stoje, nastavnici, po inerciji, nastav-
ljaju da čine ono što su i dosad činili, jer kao što smo 
istakli u više navrata, škola je konzervativna institucija i 
ima nameru da uz pomoć niza pedagoških procedura 
obrazuje učenika po već izgrađenim modelima za koje 
nastavnici znaju da su funkcionisali decenijama, a pose-
bno u vreme kad su i oni sami bili učenici. A u tome i jeste 
stvar. Nastava ne funkcioniše, nastavnici i dalje gube deo 
svog vremena nad izradom nekakvih kompetencija, a 
danas i ishoda koji u prezentu navodno treba da ukažu na 
to sa čim svaki učenik izlazi iz škole.

E, stvar je u tome, što današnji učenici s tim isho-
dima neće izaći iz škole, jer su ti ishodi projekcija „refor-
matora“ obrazovanja koji se ni časa nisu zapitali ko su oni 
kojima je danas to navodno obrazovanje namenjeno i ho-
će li oni to uopšte. A silom im se to teško može namet-
nuti!  

Kritično pitanje koje se ovde postavlja, moralo bi 
da glasi: ko se danas obrazuje i koje su njegove moguć-
nosti? Empirijski se neprestano dokazuje da 90% učenika 
ne uspeva da postigne planirane, programima zacrtane 
rezultate. I to, ne zato što neće, već stoga što ne mogu. 

Dok pedagozi i dalje žive u zbirkama citata svojih 
prethodnika iz vremena epohe prosvećenosti i kliču o 
univerzalnosti obrazovanja i vaspitanja, uvereni da će svi 
završiti u Utopiji i biti univerzalno obrazovani, vaspitani, 

59



sretni i veseli, dok psiholozi još uvek prebiraju po crevima 
Bluma i njegovih sledbenika i ne žele da vide šta je 
zapravo njihov posao, a u isto vreme i jedne i druge 
povezuje misao da su oslobođeni bilo kakve odgovornosti, 
jer sprovode „reforme“ koje je smislila tamo daleko 
nekakva Sveta Evropska Komisija (sa velikim K), niko ne 
udeljuje ni delić pažnje onima zbog kojih se reforme 
sprovode – učenicima.

Današnji učenici žive u svetu spotova. Reč je o 
malim skupovima stavova bez određenog konteksta, jer 
se za kontekst proglašava sama njih okružujuća nepo-
sredna stvarnost u svojoj ogoljenoj i redukovanoj jedin-
stvenosti. Događaji o kojima govori spot čine se povezani 
s drugim događajima i činjenicama jer ih vezuje isto vre-
me, ali ne i neka unutrašnja veza, budući da im ništa nije 
zajedničko sem toga da se izdvajaju iz mase informacija.

Nakon ranijih generacija koje je odlikovalo line-
arno, pojmovno mišljenje, sada su u škole došle nove 
generacije koje misle u slikama, koje svet ne shvataju u 
njegovoj celini već u fragmentima, generacije koje su 
nesposobne da povežu činjenice i događaje. Nove gene-
racije nisu u stanju da analiziraju događaje, jer se na 
njima ne zadržavaju, budući da im se pred licem i u 
njihovoj svesti neprestano menjaju slike i informacije 
kojima oni ne mogu da utvrde ni smisao ni značenje (i 
zato će u takvoj situaciji prva da odumre logika). 

Mišljenje nove generacije je a-logično, budući da 
su neprestano izloženi tokovima najrazličitijih informa-
cija koje se velikom brzinom međusobno preklapaju, i 

60



svojom fragmentarnošću ne dozvoljavaju izgradnju celo-
vite slike bilo kojeg segmenta sveta koji ih okružuje, a 
kamo li sveta u celini.

U ovome treba videti razlog što savremeni učenici 
više ne mogu da se skoncentrišu  na jedan problem i da ga 
imaju za predmet svog promišljanja. Zato je besmisleno 
„reformatorski“ govoriti o potrebi razvoja kritičkog miš-
ljenja kod učenika, jer je to samo zaostatak iz ranije steče-
nih shvatanja o smislu i funkcijama obrazovanja. 

Savremeni učenici su sposobni samo da velikom 
brzinom, trenutno, prelaze s informacije na informaciju, 
ne nastojeći da među njima uspostave bilo kakvu vezu jer 
za to prosto nemaju vremena; informacije su stalno nove, 
kao voda u reci, ali i međusobno raznorodne, za razliku 
od vode jednake sebi koja teče. Tako je došlo vreme da je 
nama bliži ekstremni Kratil od mudrog Heraklita. 

Svako obnavljanje informacije postaje besmi-
sleno, jer je ona već u narednom času zastarela. Ne mogu, 
a da se ovde ne setim mog Vrščanina Aleksandra Krona 
koji mi je početkom sedamdesetih godina prošlog veka 
govorio kako ne čita ništa što je starije od šest meseci. Ali, 
za razliku od današnjih naraštaja on je i tada, još uvek 
pripadao starom svetu, svetu pojmovnog mišljenja i svetu 
knjige. Sada su se tih šest meseci sveli na nekoliko trenu-
taka u kojima se smenjuju slike lišene pojmova.

Sve to ima za posledicu neskoncentrisanost uče-
nika na času i nesposobnost da razumeju ono o čemu im 
nastavnik govori: oni u isto vreme slušaju nastavnika 
(mada, nesposobni da povežu stavove koje on izlaže u 

61



celinu), prepisuju beleške s prethodnog časa, međusobno 
razgovaraju, šalju sms-poruke, surfuju po internetu i so-
cijalnim mrežama... Oni žive u svetu prepunom mnoštva 
informacija koje nisu sposobni da sistematizuju, a koje 
kroz njih prolaze velikim brzinama stvarajući im iluziju 
punine života. Učenici nisu sposobni da se zaustave na 
jednom problemu. Surfovanje je način njihove egzisten-
cije i esencija njihovog mišljenja.

Razume se, takvih učenika bilo je i ranije, ali oni 
su bili manjina i njih su nastavnici ili uspevali da uklope u 
sistem ili su ih usmeravali na neka druga sporedna zani-
manja koja bi odgovarala njihovom navodnom „tempera-
mentu“. Treba još jednom reći da tu nije reč o nekim „lo-
šim“ učenicima, već o „drugačijim“ učenicima. 

Isto tako, treba još jednom ponoviti da je i u ra-
nijim epohama bilo ljudi koje je odlikovalo mišljenje u 
slikama i istovremeno kretanje u više misaonih pravaca. 
Takvi su bili i Cezar i Leonardo, i Napoleon. Takvo miš-
ljenje bilo je svojstvo i svih velikih dirigenata, ali s tom 
razlikom što je to njihovo „mišljenje“ bilo nadgrađeno 
nad pojmovno, linearno knjižno mišljenje. Konačno, u 
naše vreme to je bitna odlika uspešnih  top-menadžera 
(ali, ne mogu svi biti menadžeri).

Posve je jasno da je problem o kojem je ovde reč 
nastao tek u poslednje vreme – kada je manjina (ili tek 
njeni retki pojedinci) postala većina -  kad su učenici sa 
spot-mišljenjem postali većina, koja usled fragmentar-
nog, difuznog spot-mišljenja u slikama, krećući se isto-
vremeno u više informacionih pravaca, više nema i ne 

62



može imati sistem vrednosti koji bi sadržao bitne kon-
stante ili prioritete, te kojima, tamo nekakvi ishodi „koje 
bi trebalo da poseduju na kraju učenja i obučavanja“ na 
kraju školske godine, nisu potrebni, jer im ne znače ništa, 
budući da oni u njima ne mogu prepoznati bilo kakvu 
vrednost. 

Zato ostaje sasvim razumljivim pitanje koje zasad 
nema odgovora: na osnovu čega novi „reformatori“ oče-
kuju da učenici na kraju školske godine imaju određene 
kompetencije ako sve to što oni trpaju u svoje programe 
njih apsolutno ne interesuje , ako oni ne vide zašto bi baš 
to trebalo da znaju, ako u tome ne vide te algoritme koji 
njih interesuju? 

Danas se može konstatovati negacija znanja na 
svim nivoima. Svima se s televizijskih ekrana smeju u lice 
neznalice i amateri koje se nalaze na najvišim državnim 
dužnostima. Zašto u takvoj situaciji učiti, s pravom se pi-
taju deca? Shvataju da im budućnost ne zavisi od znanja, 
jer im pokroviteljsku pomoć pružiti ili neka stranka na 
vlasti ili podzemlje. 

Zahtev za sveopštim obrazovanjem definitivno je 
uništio ideju znanja i obrazovanja, budući da je uništen 
sistem selekcije pa su i oni manje sposobni dobili pristup 
znanju, ali stoga što se ne mogu uzdići na nivo znanja, na-
ši „reformatori“ (sadašnji i prethodni), spuštaju nivo zna-
nja na nivo manje sposobnih učenika. To vodi degradi-
ranju znanja kao takvog. Tako se nalazimo na putu u 
srednji vek, ali i srednji vek je samo usputna stanica na 
putu.

63



 Svakako, koliko je sva ova poslednja reforma 
lišena smisla najbolje svedoči poglavlje o nekakvoj 
Estetičkoj kompetenciji u Standardima opštih među-
predmetnih kompetencija za kraj srednjeg obrazovanja 
(str. 14) a koje je 2013, doneo već pominjani Zavod. Ovaj 
spisak lepih želja, koliko neostvariv, toliko apsurdan i 
besmislen, vredi navesti u celini ne samo zbog njegove 
grotesknosti kojom izaziva osećaj otužnosti, već i kao 
dokument o vremenu koje je u dubokom nesporazumu sa 
samim sobom:

c.a. Estetička kompetencija

Šta u dokumentima preloženim, piše o estetskoj 
kompetenciji? Vredi videti!!!

„Učenik je upoznat sa kulturnim nasleđem 
ljudske zajednice, ima svest o vrednosti umetničkih i 
kulturnih dela i njihovog značaja za razvoj društva. 
Estetička kom-petencija ide korak dalje od toga, ka 
prepoznavanju me-đupovezanosti različitih formi i 
sredstava umetničkog izražavanja. Svestan je značaja 
estetske dimenzije u sva-kodnevnom životu, ima kritički 
odnos prema upotrebi i zloupotrebi estetike. Učenik se 
osposobljava da iskazuje opažanja, osećanja i ideje u vezi 
sa umetničkim izrazima u različitim medijima, da 
kultiviše kulturne navike, da izgrađuje autonomne 
estetske kriterijume i preferencije i sudi u skadu s njima.

64



Pozitivno vrednuje doprinos kulture i umetnosti 
razvoju ljudske zajednice; svestan je međusobnih uticaja 
kulture, nauke, umetnosti i tehnologije.

Pokazuje osetljivost za estetsku dimenziju u sva-
kodnevnom životu i ima kritički odnos prema upotrebi i 
zloupotrebi estetike.

Ima izgrađene preferencije umetničkih i kultur-
nih stilova i koristi ih za obogaćivanje ličnog iskustva.

Povezuje umetnička i kulturna dela sa istorijskim, 
društvenim i geografskim kontekstom njihovog nastanka.

Ume da analizira i kritički vrednuje umetnička 
dela koja su predstavnici različitih stilova i epoha, kao i 
dela koja odstupaju od karakteristika dominantnih 
pravaca.

Vrednuje alternativne umetničke forme i izraze 
(subkulturna dela).“

Pitanje je ko je mogao da smisli tako kretenski i 
budalast tekst????

Na stranu budalaština o „zloupotrebi estetike“, 
kao i to da na većinu ovih zahteva ne bi mogla odgovoriti 
ni polovina za to zaduženih nastavnika; nesporno je da 
ovaj spisak lepih želja ostaje nedosanjani san onih koji su 
ga napisali, jer sumnjam da iko od autora ovog nebuloz-
nog programa ima kompetenciju da (1) povezuje 
umetnička i kulturna dela sa istorijskim, društvenim i 
geografskim kontekstom njihovog nastanka i da (2) ume 
da analizira i kritički vrednuje umetnička dela koja su 
predstavnici različitih stilova i epoha, kao i dela koja od-

65



stupaju od karakteristika dominantnih pravaca. Svi koji 
su ovo sastavljali bezumno su neobrazovani i bitno je da 
im se imena ne znaju.

Ovo je ozbiljan zahtev i za diplomirane studente 
istorije umetnosti ili filozofije (izuzetak bili bi eventualno 
oni koji su temeljno izučili spise Hegela, Hauzera, i 
posebno Ervina Panovskog, i mislim da se mogu 
nabrojati na prste pola leve ruke), a kamo li za učenike 
koji ne stižu dalje od pisanja sms-poruka o krajnje 
trivijalnim stvarima. Jer, teško je očekivati da bi sadržaj 
takvih poruka bile teškoće koje su, recimo, implicitno 
sadržane u Njutnovoj teoriji gravitacije, Vitenovoj teoriji 
super-struna ili Lindeovoj inflacionoj kosmološkoj teoriji. 
Takve stvari nisu i ne mogu (već po prirodi same stvari) 
biti u obzorju mišljenja današnjih učenika i studenata. 
Ako takvih i ima, oni ne studiraju na našim fakultetima 
niti idu u naše škole po ovim novim reformskim i bolonj-
skim programima.

Poslednji reformatori pošli su od pogrešne 
pretpostavke da još vlada linearno, pojmovno mišljenje, i 
da će se sve rešiti samo od sebe ako se reformom sistema 
obrazovanja snizi njegov nivo. Oni nisu videli pred sobom 
nove učenike i nove zahteve. Zato je njihova reforma osu-
đena na propast.

c.b. Dodatak (a)  
Na putu mandarina 

66



Reforma obrazovanja u Srbiji, uz pozivanje na 
tzv. Bolonjske procese, dala je nakon desetak godina 
sasvim prepoznatljive i konkretne rezultate: snižen nivo 
opšteg obrazovanja, prekomponovani nastavni programi, 
unazađene školske i fakultetske biblioteke, obezvređen 
društveni i ekonomski položaj nastavnika kao i učenika i 
studenata.

Sve to je posledice primene Bolonjskih programa 
koji podrazumevaju finansiranje njihovog sprovođenja, 
odnosno finansiranje novostvorenog birokratskog apara-
ta pod diktatom inostranih organizacija.

Pored negativnih, pomenuti procesi imaju i „pozi-
tivne“ posledice: bujanje privatnih fakulteta i univerzi-
teta, bogaćenje njihovih vlasnika i procvat korupcije, 
olakšano dolaženje u posed fakultetskih i doktorskih 
diploma koje se sada legalno kupuju, čime je povećana 
efikasnost studiranja. Tome treba dodati nastajanje raz-
nih instituta, zavoda, direkcija i agencija za praćenje ob-
razovanja. a s ciljem da se preko njih upije eventualni vi-
šak novca da isti slučajno ne bi završio za potrebe obrazo-
vanja.

Pomenuti tzv. Bolonjski procesu koji se realizuju 
u Srbiji nedvosmisleno su pokazali kako krajnje nespo-
sobne i intelektualno ograničene individue mogu postići 
velike i impozantne rezultate u razaranju višedecenijskog 
sistema obrazovanja kao i sistema duhovnih i kulturnih 
vrednosti koje su bile bitan kohezioni elemenat opstanka 
društva kao celine. 

67



Pored pomenutih pozitivnih crta Bolonjskih 
procesa, koji su dali moć odlučivanja i onima nesposob-
nima da do kraja radnog veka postanu redovni profesori, 
neophodno je istaći da su oni pozitivno uticali i na stu-
dente, posebno na njihovo mentalno zdravlje, budući da 
su ih oslobodili nepotrebnog gubljenja vremena na uče-
nje, kao i neprijatnih predispitnih stresnih situacija, bu-
dući da sad na svim privatnim fakultetima ispite kupuju 
uz kapućino ili kvalitetnu mineralnu vodu. 

Istovremeno, izgubio se kod studenata svaki 
strah, osećaj nelagodnosti i svest o tome da su objektivno 
nesposobni da neko gradivo adekvatno savladaju. Nasta-
vni predmeti se više ne dele na lakše ili teže, nego na jev-
tinije i skuplje.

Da bi ovo sve bilo uspešno izvedeno, bilo je neop-
hodno da se uruši kvalitet nastave na državnim fakulte-
tima i univerzitetima, kako bi oni izgubili smisao i kon-
kurentnost u odnosu na novonastajuće privatne univerzi-
tete s kojih je i vođena reforma celokupnog preobrazova-
nja sistema obrazovanja preko specijalno odabranih ljudi 
s ograničenim intelektualnim mogućnostima, ali razvije-
nim lihvarskim instinktom.

U ovom trenutku reforma se s velikim uspehom 
dovršava prestruktuiranjem osnovnog i srednjeg obrazo-
vanja i to, kao što je već naglašeno, prekomponovanjem 
svesti nastavnika i njihovim pretvaranjem u sivu masu s 
bezodnosnim odnosom spram sebe i svog mesta u druš-
tvu čije vrednosti uslovljavaju mediji na primerima us-
pešnih i proverenih medijskih veličina iz sveta estrade, 

68



organizovanog kriminala i visoke prostitucije. Time su 
stvorene nužne pretpostavke za prekomponovanje svesti 
srpskog naroda u celini.

Sve ovo dešava se pod instrukcijama raznih 
evropskih institucija koje pomno prate da sav novac u 
vidu kredita i raznih tzv. dotacija završi u džepovima 
isključivo izvršilaca njihovih nauma, i strogo samo za 
održavanje vladajućeg sistema, strogo pazeći da slučajno 
se ne poveća ulaganje u obrazovanje koje je i dalje 0,4% u 
odnosu na 14% u Nemačkoj, gde je za razliku od Srbije 
studiranje besplatno i kvalitetno.

Neko bi rekao da je stanje alarmantno, ali to nije 
tačno. Ono je kontrolisano programirano: stvoren je slo-
žen, leviatanski i skup sistem akreditacije (zbog kojeg se 
fakultetima i univerzitetima periodično, svake treće go-
dine daje novac da bi im se odmah i oteo), stvoreno je 
mnoštvo radnih grupa i komisija (koje troše novac da ne 
bi radile ništa), formirani su skupi i beskorisni nacionalni 
saveti i raznorazni zavodi, imenovani su savetnici, podsa-
vetnici, državni sekretari i podsekretari za obrazovanje. 

Svi su oni zaduženi za složno i sistematsko 
uništavanje obrazovanja i njegovu plansku pljačku. Kroz 
raznorazne programe, tendere i slične podmukle izume, 
planski se kanališe i preusmerava energija (pa tako i 
radno i slobodno vreme) nastavnika i saradnika na uni-
verzitetima, kako bi pisanjem besmislenih planova i 
programa, radom u sumnjivim projektima za mizernu 
novčanu nadoknadu, organizovano gubili vreme i 

69



doprineli stagnaciji nauke i uništenju temelja za preporod 
i unapređenje fundamentalnih disciplina.

Na taj način, obrazovanje u Srbiji se uspešno i 
planski, krupnim koracima kreće ka svojoj svetloj varvar-
skoj budućnosti projektovanoj korumpiranim univerzi-
tetskim kvazi-stručnjacima. 

Reforme su sveobuhvatne i po rezultatima za 
svaku pohvalu od strane bolesnog uma. Sasvim uspešno 
deci se već u najranijem uzrastu ugrađuje u svest ospo-
ravanje autoriteta i porodice, utilitarnost kao najviša 
vrednost a podmuklost kao prva vrlina. Autori novih 
programa misle na sve i rezultati neće izostati: potrebno 
je samo dovoljno finansijskih sredstava za kupovinu 
diploma, čime će se ostvariti planovi da kroz 6 godina svi 
građani Srbije imaju visoko obrazovanje, što je jedan od 
3217 neophodnih uslova za integrisanje Srbije u evropske 
regije. 

Imajući u vidu iskustva iz ranijih epoha, posebno 
iz vremena pre Lutera kada se, u naprednoj renesansnoj 
Italiji odakle su nam i došli Bolonjski procesi, detetu kad 
napuni tri godine mogao kupiti kardinalski šešir i tako 
mu obezbediti budućnost, dalji koraci u reformisanju i 
usavršavanju obrazovanja verovatno će ići u tom smeru, 
što će dovesti do nove reforme sistema predškolskog 
obrazovanja gde će se u budućnosti morati uvesti sistem 
bakalavra i doktora kao još jedan od gore pomenutih 
uslova.

Na svu reformu obrazovanja u Srbiji, imajući u 
vidu moralne, stručne i ostale kvalitete Reformatora koji 

70



je sprovode, mora se gledati s uvažavanjem i velikim 
optimizmom; svako od njih je u svom teškom životu 
učinio nemoguće; svako je uz veliku finansijsku pomoć 
raznih IPA-UPA fondacija prošao trnovit put sopstvene 
mentalne samonegacije da nema toga što još ne bi mogao 
za svoje sponzore učiniti, jer im je neko mudro rekao da 
nema toga što Srbija ne može podneti i preživeti. 

Istorija zna za velike nedaće i padove, za velike 
katastrofe i kobne usude – posle kojih se pusta zemlja 
iznova pretvarala u vrt. Upravo zato, neophodno je da ovu 
zemlju njeni samoproglašeni Reformatori što više opus-
toše i opogane, kako bi očišćenje što pre započelo iz du-
bine duha naroda. Možda mi njih ne zaslužujemo, ali oni 
su trudom sikofantskim zaslužili nas  koji ih ropski tr-
pimo. Jer, dokle godi postoji makar i jedan čovek koji ne 
prihvata ovakvo stanje i koji se zalaže za smisao i dignitet 
najviših znanja  - nada ne može da ugasne.

 Dokle god i danas ima Mandarina (kako su 
početkom prošlog stoleća nazivali konzervativne nemačke 
profesore) koji su dobro znali kuda vodi populistička 
reforma univerziteta i koji su do dna prozreli reforme 
obrazovanja (navodno, u ime naroda) tadašnjih reforma-
tora-modernista (a što je postalo jasno i slepima posle 
1933), ima i danas ljudi koji vide kuda vode i ove srpske 
a-nacionalne tzv. bolonjske reforme. 

Istorija se ponekad, zbog loših đaka i ponavlja, ali 
ne uvek sa istim ishodima; nekom je majka a nekom ma-
ćeha, nekom hibris što voli da se s gubitnicima našali. Za-
to, i danas ima mandarina, onih retkih, koji opšte uzdižu 

71



iznad posebnog, ali su potisnuti u ćutanje sa istinom što 
je na njihovoj strani. Isto tako, nisu se potpuno izgubili ni 
retki pojedinci koji teže znanju, no takve istina nađe pre 
no oni nju, kako bi im bila i put i život.

c.b. Dodatak (b)

Uprkos svima onima koji smatraju da ne treba 
kritikovati reformatore obrazovanja (jer su oni savest 
svoje primitivne sterilne duhovne strukture), ali ni nji-
hove ubitačne reforme, budući da su one samo jedan od 
momenata globalnog društvenog eksperimentisanja s 
narodom nesvesnim sebe (budući da je samo sa nesup-
stancijalnim marginalizovanim monadama moguće eks-
perimentisanje, a potom i smišljeno manipulisanje), ja i 
dalje smatram da teorijski nepromišljene reforme obra-
zovanja treba kritikovati i ukazati na konkretne likove 
koji ih sprovode, na njihove skrivene namere i subver-
zivne ciljeve; treba ukazivati na to kuda vode eksperime-
nti u obrazovanju, i da li su oni sami sebi cilj, ili sredstvo 
nečeg daleko većeg, ozbiljnijeg i sudbonosnijeg. 

 (Ovo ističem stoga što nisu slučajno za kvarenje 
omladine stari Atinjani bili propisali smrtnu kaznu, a 
stari Asirci propisali da sudija dok sudi mora sedeti na 
prepariranoj koži svog prethodnika koji je primao mito.) 

Tzv. Bolonjski procesi samo su jedan od akata 
usmerenih protiv evropske kulture i njenih civilizacijskih 
vrednosti. Smišljeni su da svet kulture zamene svetom 
profita. Od samog početka nastoje da otupe kritički stav 
naroda kao individuuma, da ovaj izgubili svoj duhovni 

72



integritet, svest o svojoj istorijskoj misiji i razloge 
sopstvenog opstanka; sluđene pojedince koji izgube svoju 
slobodu, razrađenim tehnikama je lako pretvoriti u 
poslušne, kapitalu potčinjene, potrošače, ili u slepe 
izvršioce sitnih, prizemnih, jednostavnih procesa na 
pokretnoj traci modernog društva.

d. Nepotrebnost fakulteta

Jasno je da univerziteti mnogo koštaju i da iza njih 
mora stajati država. U slučaju malih, beznačajnih zemalja 
bez suvereniteta i slobode odlučivanja, nepotrebni su i 
univerziteti i naučnici na nivou savremenih dostignuća u 
modernoj fizici, matematici ili kosmologiji. Dovoljne su 
eventualno produžene srednje škole pod nazivom fakul-
teta koje će izdavati fakultetske diplome.  

Malim zemljama (posebno onim pod protekto-
ratom, gde se za obrazovanje izdvaja 0,4%, kao u Srbiji 
(deset puta manje no pre okupacije, i uvođenja 
Bolonjskog sistema), nisu potrebni fakulteti. A nisu im 
potrebni ni univerziteti (koji su u Srbiji, posebno privatni, 
trenutno na nivou preduzeća za prodaju diploma [videti 
završno poglavlje knjige Filozofija obrazovanja I]). Pot-
vrda tome su izjave o iskustvu sprovođenja Bolonjskih 
reformi u Srbiji u poslednjih sedam godina; reformatori 
se žale da dobijaju malo para za reforme (a para nikad 
dosta), a studenti traže da im se omogući da „steknu 
obrazovanje potrebno za tržište rada, a ne da bubaju 

73



gomilu suvišnih podataka koje će možda već sutra 
zaboraviti“. 

I ovim je stvar jasna: pripremu za tržište rada 
vršile su oduvek tehničke i zanatsko-industrijske škole, a 
ne univerziteti. Većina omladine, koja, ne da neće da uči, 
već realno za to nije sposobna, zalutala je na visoke škole i 
fakultete, usled nepostojanja kriterijuma selekcije pri stu-
panju na univerzitet, i sada ucenjuje i univerzitetski sis-
tem i nastavnike; odista, nikakvi podaci nisu potrebni 
subdebilima za vršenje prostih mehaničkih radnji koje im 
daje „tržište rada“. Znanja koja se ne zaboravljaju, druga-
čije su vrste i drugačije se stiču.

Jedan od odličnih primera je i vapaj studenata 
kako su „udžbenici od po 500 i više strana i dalje uobiča-
jena pojava na Pravnom, Filozofskom, Filološkom, ali i 
mnogim drugim fakultetima“, a studenti smatraju da 
udžbenici ne smeju biti veći od 150 strana jer toliko mogu 
pročitati za pola godine. 

Da se razumemo: udžbenici treba da budu od 500 
do 1500 strana, ali, na Univerzitetu!!! Takvi moraju biti 
udžbenici iz medicine, fizike, fiziologije, biohemije, 
matematike i filozofije. Za tzv. mlade Bolonjce, dovoljni 
su udžbenici i od 100 strana, „sve sa slikama“, jer, oni 
neće biti vrhunski i ugledni naučnici, već samo „treće-
razredna uvozna tranziciona posluga na tržištu rada“ (i to 
je razlog otvaranju tolikih „privatnih“ fakulteta), jer 
studenti skromnih mentalnih mogućnosti nisu ni 
sposobni za studiranje na pravim fakultetima, ali jesu 
podobni za fizikalce u novom globalnom svetu. 

74



Studenti se žale kako „nastavnici ne dozvoljavaju 
da im se utiče na rad“. A koja to znanja imaju tzv. stu-
denti prve godine studija da bi mogli „uticati“ na profe-
sore? Na pravom, istinskom univerzitetu ne može biti 
demokratije a ni samoupravljanja. Posao studenata je da 
uče, a kad doktoriraju, tada će biti u prilici da razgovaraju 
sa profesorima, ako ovi nađu da su dijalogu njihovi bivši 
studenti dovoljno dorasli. 

Ne manje stupidni su i zahtevi da „nastavnici 
treba studentima da budu dostupni van nastave“! (Nas-
tavnici, posebno oni postariji, mahom provode vreme 
čitajući Livija, Cicerona, Dantea, Brehta ili Nabokova, na 
jezicima autora, i njihova egzistencija ne treba biti u 
funkciji ubijanja studentske dosade). 

Jedno mora biti svima jasno: tzv. Bolonjski pro-
cesi nemaju za cilj razvijanje znanja, već pripremu za 
sitne uslužne poslove na „tržištu rada“. Bolonjski procesi 
imaju praktičnu, a ne spekulativnu svrhu. Zato su nekim 
zemljama nametnuti s ciljem da pretvore univerzitete i 
fakultete u tehničke i zanatske škole (jer visoko znanje 
namenjeno je eliti [svetskoj eliti] a ne osobama s jedva 
prosečnim mogućnostima, često nesposobnim da budu 
dobri limari ili mehaničari). 

I zato, reforma  obrazovanja u Srbiji ide ka tome 
da u njoj, za sticanje obrazovanja potrebnog za tržište 
rada, dovoljne budu tehničke i zanatske škole, a ne uni-
verzitet, jer on je mesto sticanja fundamentalnih znanja 
od kojih se mnoga usvajaju učenjem napamet jer su deo 
bitnog mišljenja.

75



Punu podršku danas tzv. Bolonjski procesi nalaze 
upravo kod studenata koji imaju nezavidan obrazovni 
nivo: studirati iz kafea i kupovati seminarske radove 
mobilnim telefonom sada je osnovni metod studiranja; 
svemu tome u suštini smetaju još samo profesori. Bez 
profesora studiranje bi bilo “bolonjski“ savršeno. Oni su 
(još neko vreme) poslednja smetnja i prepreka etabliranju 
sistema koji je u funkciji sticanja diplome bez znanja. 

Ali, već i sad profesori se uveliko svode na kon-
sultante, na administratore, na one koji popunjavaju 
prijave, indekse i aminuju seminarske radove koje stu-
denti preuzimaju iz interneta (pobune li se profesori 
protiv takve situacije, biće im rečeno da prolaznost mora 
biti 80%, i tome se dodaju slične bolonjske promašenosti 
koje su davno formulisne kod nas u jednom opskurnom 
spisu (autorâ krajnje skromnih mentalnih mogućnosti) 
koji kaže koliko stranica teksta može na sat da čita 
student prve, a koliko student druge godine studija).

Znanja profesora nikom nisu potrebna, i ta zna-
nja nikog ne interesuju. Takvi tu posla nemaju; danas 
počinju da dominiraju oni koji su završili privatne fakul-
tete, nastojeći da budu merilo prema kojem svi drugi tre-
ba da se ravnaju. 

e. „Potrebnost“ privatnih „fakulteta“

Da se razumemo: ja nemam ništa protiv privatnih 
fakulteta, što niču ko pečurke posle kiše; nemam ništa ni 
protiv onih koji žele da na njima studiraju; ja samo ne 
mogu prihvatiti da se diplome privatnih fakulteta, koje se 

76



dobijaju za novac i koje nisu izraz stečenog znanja, izjed-
načuju s diplomama dobijenim na državnim fakultetima i 
univerzitetima dobijenim na tradicijom utvrđen način. 

Isto tako, protiv sam toga da diplome privatnih 
fakulteta njihovim vlasnicima daju pravo zaposlenja u 
državnim institucijama. Razume se, niko ne može imati 
ništa protiv toga da se imaoci diploma privatnih fakulteta 
zapošljavaju u privatnim firmama; to je stvar poslodavaca 
koji ih primaju i kojima će isti stvarati profit. 

Ja sam samo protiv toga da se s diplomom privat-
nog fakulteta neko može zaposliti u državnoj instituciji, 
po automatizmu (budući da poseduje pomenutu diplo-
mu), a da pritom nije dao obavezni državni ispit, odnos-
no, da nije položio pre zaposlenja određen broj predmeta 
koji bi država odredila i koji su ključni za oblast za koju se 
konkuriše [pritom ne može biti reči o manje od 5-7 pred-
meta]. Uzor tome može biti način na koji je organizovan 
sudijski ispit.

Diplome privatnih fakulteta u ovom času imaju 
samo estetski karakter (ako su lepo odštampane), ili in-
formacioni (time što svedoče koliko je za njihovu kupovi-
nu dato novca). Isto tako, a to je posledica prethodnog, 
protivnik sam mogućnosti da neko s diplomom privatnog 
fakulteta nastavi studije na državnom fakultetu, budući 
da diploma privatnog fakulteta nije odraz stečenog znanja 
već kupovne moći njenog imaoca (jer u tom slučaju je na 
delu „pranje diploma“  kao pranje nečeg što to nikad po 
svojoj prirodi nije ni bilo). 

77



I da budem do kraja jasan: učenici su plaćali 
učitelje i u antičko vreme i u srednjem veku - to nije 
sporno; ali oni su plaćali za umeća i znanja koja su od 
ovih dobijali, a ne za nekakve potvrde koje nisu imali ni 
Pjer Abelar ni Doctor angelicus. 

(2019)

4. Pitanje obrazovanja na pragu novog varvarstva

Uskoro će se (tačno za dva meseca), navršiti 20 
godina od kako su, donošenjem  Bolonjske deklaracije 19. 
juna 1999, od strane grupe evropskih ministara inostra-
nih poslova (kojima obrazovanje i nije neka visoka osobi-
na, ili, kako bi oni rekli „kompetencija“), a samo deset 
dana nakon prestanka bestijalnog bombardovanja Srbije 
1999, od strane zemalja istih tih ministara, započeti tzv. 
Bolonjski procesi najavljeni godinu dana ranije u Fran-
cuskoj (simbolično, na Sorboni). 

Neki će možda slaviti taj datum kao jubilej, prise-
ćajući se velikih para koje su iz raznoraznih evropskih 
fondova posredstvom Svetske banke za razvoj nagrabili, 
dok će drugi, svakako manjina (a predstavnik nesrećne 
većine), lamentirati nad velikim udesom kojim je dokraj-
čen slobodarski duh dvovekovnog evropskog obrazovnog 
sistema i time definitivno urušeni milenijumski temelji 
evropske kulturne tradicije.

Ako se ima u vidu osnovni cilj tzv. tada započetih, 
a u međuvremenu skoro i privedenih kraju, tzv. Bolonj-

78



skih procesa: destrukcija evropskog sistema obrazo-
vanja i temeljnih evropskih vrednosti, pod izgovorom o 
ujednačavanju nastavnih programa visokog obrazovanja, 
kao i bolje „pokretljivosti“ studenata tokom studija (kao 
da su dotad bili bogalji)22, može se reći da su „reforme“ 
uspešno završene i da je zadatak postavljen pred njihove 
pobornike ispunjen u potpunosti, iznad svih okupator-
skih očekivanja. Oko nas ostao je pepeo, ponegde još tinja 
nedogorelo znanje prevedeno u privid, i sve su ređi oni 
koji veruju da je moguće uspostavljanje malih oaza zna-
nja kakvih je bilo u srednjem veku, a o čemu je proročki 
pisao još početkom osamdesetih godina Umberto Eko u 
svom izuzetno lucidnom futurističkom scenariju Srednji 
vek je već počeo23.

Ja spadam u one malo radikalnije: smatram da 
mi ne klizimo u novi srednji vek, već da počinjemo da se 
sunovraćujemo u jedno novo varvarstvo (možda samo na 
jednom višem tehničkom nivou), a koje su nagoveštavali 

22  Statistike u Italiji su pokazale da su studenti i pre i posle 
usvajanja pomenutih novih programa jednako prelazili s 
univerziteta na drugi univerzitet (11%).

23  Umberto Eco, "Dreaming of the Middle Ages," in Travels in 
Hyperreality, transl. by W. Weaver, NY: Harcourt Brace, 1986, 
pp. 61–72. In: Documenti su il nuovo Medioevo, con Francesco 
Alberoni, Furio Colombo e Giuseppe Sacco, Milano, Bompiani, 
1972. Ruski prevod: Умберто Эко. Средние века уже начались  
Журнал "Иностранная литература", 1994, №4, с. 258-267.

79

https://it.wikipedia.org/wiki/1972
https://it.wikipedia.org/wiki/Giuseppe_Sacco
https://it.wikipedia.org/wiki/Furio_Colombo
https://it.wikipedia.org/wiki/Francesco_Alberoni
https://it.wikipedia.org/wiki/Francesco_Alberoni
https://en.wikipedia.org/wiki/Umberto_Eco


već Eugen Fink24 i Teodor Adorno25, o čemu sam pisao u 
knjizi Filozofija obrazovanja 

a. Uvod u stanje stvari

Veliki rimski pesnik Ovidije patio je kad su ga 
prognali na Pont, na krajnju periferiju Rimske Imperije, 
jer, verovao je da kultura može postojati samo u Rimu, a 
ne i u provinciji. Trebalo mu je pet godina da shvati da 
nije tako, i da kultura i jezik mogu živeti i biti čak i tamo 
gde je on. Proći će još dosta vremena dok ne dođe vreme 
planetarne osvete provincije, vreme osvete koju će pred-
voditi šaka evropskih ministara, okupljenih na neformal-
nom skupu u Bolonji, čija će neobavezujuća deklaracija 
imati obavezujuće posledice26, budući da je trebalo usput i 
univerzitetsku tradiciju Bolonje okaljati dokrajčivanjem 
priče tamo gde je ona pre više stoleća i započela.

Tzv. Bolonjski procesi, zamagljeni brigom za stu-
dente, a u ime ujednačavanja obrazovnog sistema u Ev-
ropi, začinjeni prividno dobrim namerama, imali su za 

24  O nastupajućem novom varvarstvu videti tekst E Finka s 
početka pedesetih godina: Fink, E.: Das Wesen der Bildung 
(1946), štampano u knjizi: Fink, E.: Zur Krisenlage des 
modernen Menschen. Erziehungswissenschaftliche Vorträge. 
Hrsg. von Franz-A. Schwarz. – Würzburg: Königshausen & 
Neumann, 1989; S.132-174. Posebno videti poglavlje 2. Die 
moderne Barbarei (S. 135-140).

25  O vremenu nastupajuće poluobrazovanosti, videti: Adorno, Th.: 
Theorie der Halbbildung (1959). In: ders. Gesammelte Schriften, 
Bd. 8, Soziologische Schriften I, S. 93-121.

26  Pomenutu Deklaraciju usvojilo je voljno-nevoljno čak 47 
zemalja; izuzetak su bili Monako i San Marino.

80



svoj pravi cilj destrukciju evropskog sistema obrazovanja 
i vrednosti na kojima je počivala evropska kultura i to 
tako što će se smanjiti (sniziti) opšti nivo obrazovanosti 
usaglašavanjem nacionalnih obrazovnih sistema njihovim 
prevođenjem na niži nivo, u sivu zonu osrednjosti. 

Kako bismo uopšte razumeli o čemu je zapravo 
reč, i, kako je došlo do stanja stvari u kojem smo se našli, 
moramo imati u vidu istoriju sukoba s idejom obrazova-
nja u poslednja dva stoleća.

Ti „procesi“ koji se danas nazivaju „Bolonjskim“, 
a što samoj Bolonji i istoriji Bolonjskog univerziteta ne 
služi na čast, nisu bili ni slučajni ni iznenadni, a ponaj-
manje neka „dobronamerna reforma sistema obrazova-
nja“, već, pre svega, logička posledica promenâ koje su se 
mogle uočiti u Pruskoj već sredinom XIX stoleća, a 
naročito u prvih nekoliko decenija narednog veka, koliko 
je trebalo da se ukine, odnosno, relativizuje, klasično 
obrazovanje (utemeljeno na grčko-rimskoj kulturi i 
njihovim vrednostima) formirano početkom XIX veka u 
Berlinu, podstaknuto nemačkim misliocima, pre svega  
pruskim ministrom obrazovanja Vilhelmom fon 
Humboltom27, velikim helenistom-filologom Fridrihom 

27  Priznaćete da je prva polovina XIX stoleća bila interesantno i 
rekao bih normalno vreme. Za razliku od ovog našeg vremena za 
ministra obrazovanja birani su najumniji ljudi. U Pruskoj je to 
bio fon Humbolt, a u maloj Srbiji u doba Prvog srpskog ustanka, 
za obrazovanje beše zadužen najumniji Srbin Dositej Obradović, 
dvadesetak godina kasnije veliki pesnik, prozni pisac, 
komediograf i autor više nastavnih udžbenika - Jovan Sterija 
Popović. A u naše vreme, danas… No, možda će vreme buduće 
dovesti do pozitivnih promena.

81



Šlajermaherom (kao vrhovnim konsultantom) i najvećim 
nemačkim filozofom G. V. F. Hegelom koji je i zbog 
podrške pomenutim reformama prešao 1818. iz 
Hajdelberga u Berlin, imajući prethodno neposredno 
iskustvo o gimnazijskom obrazovanju u Nirnbergu, gde je 
više godina bio direktor gimnazije do prelaska na mesto 
profesora univerziteta u Hajdelbergu (1816). 

b. Ideja fon Humbolta

Svaka istorija, pa tako je i ovde slučaj, ima svoju 
„pred-istoriju“. Ništa se ne dešava slučajno: slučaj ne 
postoji. Klice novog sistema obrazovanja počele su se 
razvijati u Pruskoj posle njenog poraza u ratu s Napole-
onom kod Jene. Pruska se tada našla na granici nestanka; 
oduzet joj je veliki deo teritorije i trebalo je da plaća ratnu 
odštetu. Veliki ekonomski problemi zahtevali su promenu 
državnog sistema. Pruski kralj Fridrih Vilhelm III (koji se 
potom proslavio kao veliki reformator, podvrgavši Prusku 
upravnim reformama, uvevši ministarstva i presudno 
utičući na stvaranje novog obrazovnog sistema koji će 
potom trajati čitavo stoleće), bio je u uverenju da „ono što 
je izgubljeno u ratu fizički, treba da se potom nadoknadi 
duhovno“ te je prečim od sređivanja problema u 
ekonomiji, video reformu sistema obrazovanja.

Glavna ideja bila je da se stvori društvo slobodnih 
obrazovanih ljudi i liberalne ekonomije, a za tako nešto, 
za obnovu države i društva, bila je neophodna izmena 
ljudi i njihovog načina mišljenja. Za to je bilo neophodno 

82



novo obrazovanje. Nauka i obrazovanje dobili su central-
no mesto u reformama i bili su neposredno vezani s 
oslobađanjem seljaka (1807) i opštom vojnom službom 
(1813/14). Čovek je trebalo da bude samostalna ličnost, 
tvorac svog sveta, autonoman, slobodan, sa svim 
pravima. Sve to podrazumevalo je da i vaspitanje (kao 
jedan od bitnih stubova obrazovanja) mora biti u službi 
samoodlučivanja, a ne podčinjavanja tradicionalnom 
svetu. Trebalo je učiti ljude ne utilitarnim stvarima, već u 
njima probuditi nove sile, sposobnost k spontanom i 
apstraktnom mišljenju, da bi čovek u nepredviđenoj 
situaciji mogao izabrati najpravilniju odluku. Obučavanje 
je trebalo da bude ne materijalno, već formalno; ono ne 
treba da bude u funkciji uske profesije (Bildung ist nicht 
Ausbildung) već opšte. 

Takvo shvatanje zastupali su Kantov sledbenik 
Johan Gotlib Fihte (1762-1814) koji je predavao u Jeni 
(1794-1799) i švajcarski pedagog i humanista Johan 
Hajnrih Pestaloci (1746-1827), ali i neohumanisti s 
univerziteta u Getingenu koji su se suprotstavljali 
dotadašnjem zanemarivanju filoloških i humanističkih 
istraživanja od strane volfovskih racionalista iz Halea; u 
tim idejama treba videti osnovu iz koje se širi i potom 
formira program obrazovanja koji s vremenom sve više 
ima antiutilitarni sadržaj. Može se reći da borba protiv 
prakticizma negovanog u Haleu u znatnoj meri će odredi-
ti nemački ideal visokog obrazovanja u XIX stoleću koji 
će se formirati na Berlinskom univerzitetu.

83



U isto vreme, niko nije stavljao u toj meri tako 
veliki naglasak na vrednost lične kulture kao što su to 
činili ugledni nemački filolog i filozof Vilhelm fon Hum-
bolt (1767-1835) i pesnik, filozof, dramaturg, teoretičar 
umetnosti Fridrih Šiler (1759-1805), a što beše u znatnoj 
meri posledica duhovne spletenosti Vajmarskog dvora i 
Jenskog univerziteta (koji dobija sve veći značaj u vreme 
kad na njemu drže predavanja Šiler (1789) i (od 1794) 
Fihte, i kada u Jeni deluju romantičari: braća Šlegel, Tik, 
Novalis, Vakenroder) da bi se duhovno središte Pruske 
potom formiralo u Berlinu. 

Reforme sistema obrazovanja na početku XIX 
stoleća u Pruskoj bile su u velikoj meri posledica reorga-
nizacije i centralizacije administrativnog aparata. Novi 
duhovni centar tada postaje Berlin u kojem se 1809. 
godine osniva Univerzitet čiji je prvi rektor Johan Gotlib 
Fihte (proslavljen svojim programskim radovima u 
kojima je (pored Šelinga, Šlajermahera i Humbolta) 
izlagao ideje akademske slobode. Iste godine Vilhelm fon 
Humbolt je prihvatio predlog da vodi odeljenje kulture u 
Ministarstvu unutrašnjih poslova Pruske i organizuje 
reformu obrazovanja (koje će nakon osam godina postati 
samostalno ministarstvo s velikim ovlašćenjima).28 

28 Na sprovođenju reforme obrazovanja angažovani su Humbolt i 
Šlajermaher (kao vodeći konsultant), tada poznat po prevodima 
Platona. Reforma obrazovanja je obuhvatala sledeće: (a) 
Obrazovanje je podeljeno na osnovno i srednje. Srednje škole su 
podeljene na narodne škole (Volksschule) i gimnazije. (b) 
Uvedeni su ispiti na kraju obučavanja (1812). (c) Uvedeni su 
nastavni planovi; (d) Gimnazija je reformisana na osnovu 
novohumanističkih programa i 50% nastave bilo je posvećeno 

84



Zamisao novog obrazovanja beše u to vreme 
temeljena na ideji harmoničnog razvoja svih aspekata 
individualnosti, na formiranju estetski razvijene kulturne 
ličnosti. Smatralo se da će u susretu s antičkim uzorima 
studenti postati novi ljudi tako što će iznutra biti 
preobrazovani. 

Obrazovanje je trebalo da dolazi kroz kulturu, 
buđenjem i razvojem sopstvenog duha koji će biti vas-
pitan na klasičnim, prvenstveno grčkim uzorima29 i voditi 
ostvarenju ideala svestranog razvoja ličnosti koji su for-

klasičnim jezicima (grčkom, latinskom) i klasičnoj književnosti, 
dok je u narodnim školama delimično ostalo nekoliko časova 
latinskog jezika sa kasnijim naglašavanjem nemačkog jezika, 
nemačke istorije i stranih jezika. Umesto 60 latinskih škola u 
Istočnoj Pruskoj ostalo je 12 gimnazija, a umesto 400 latinskih 
škola iz 1750. u celoj Pruskoj, koja se do tog vremena udvostru-
čila, ostala je 91 gimnazija. Gimnazije su bile konsolidovane 
finansijski i organizaciono. Godine 1810. (e) uvedeno je obavezno 
specijalno obrazovanje za učitelje narodnih škola i uvodi se dr-
žavni ispit za učitelje gimnazija; na taj način država odlučuje o 
podobnosti (sposobnosti) učitelja za nastavu, a učitelji postaju 
nova profesionalna klasa. (f) Uvećana je mreža narodnih škola, 
što je omogućilo uvođenje obaveznog školskog obrazovanja a 
obrazovanje se odvijalo po metodama Pestalocija. Videti 
opširnije: 
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%83%D0%BC%D0
%B1%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D0%B4%D1%82%D0%BE%D
0%B2%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%80%D0%B5%
D1%84%D0%BE%D1%80%D0%BC%D0%B0_%D0%BE%D0%B
1%D1%80%D0%B0%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%
BD%D0%B8%D1%8F

29 Smatralo se da su Rimljani ograničavali čovekovu ličnost, da su 
hrišćani ograničavani sve što je prirodno, a da je savremenost (u 
to vreme, prosvećenost) ograničavala duhovno, težeći isključivo 
korisnosti. Naglasak je sad bio stavljen na obrazovanje kao 
takvo.

85

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%83%D0%BC%D0%B1%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D0%B4%D1%82%D0%BE%D0%B2%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%80%D0%B5%D1%84%D0%BE%D1%80%D0%BC%D0%B0_%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%B0%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%8F
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%83%D0%BC%D0%B1%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D0%B4%D1%82%D0%BE%D0%B2%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%80%D0%B5%D1%84%D0%BE%D1%80%D0%BC%D0%B0_%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%B0%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%8F
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%83%D0%BC%D0%B1%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D0%B4%D1%82%D0%BE%D0%B2%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%80%D0%B5%D1%84%D0%BE%D1%80%D0%BC%D0%B0_%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%B0%D0%B7%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%8F


mulisali već pola stoleća ranije neohumanisti (Vinkelman 
i Herder).

Zaslugom fon Humbolta obučavanje grčkog jezi-
ka i kulture dobija novo značenje. Jezik je glavni oblik 
čovekovog saznanja sveta. Analitičko saznanje tako raz-
vijenog jezika podiže sopstvenu jezičku kompetenciju. 
Glavno nije u tome šta su mislili Grci, nego u tome kako 
su mislili. U to vreme univerziteti postaju nacionalne 
svetinje i nadahnuti nemačkom idealističkom filozofijom 
svojim jedinim ciljem proglašavaju potragu za čistom 
istinom, oslobođeni zahteva da društvu isporučuju prak-
tične rezultate. Dostojanstvo i savršenstvo čoveka postaju 
novi ideal kojem treba da stremi novo obrazovanje; svo-
jim moralnim delovanjem znanje oblikuje čovekovu lič-
nost. Aktom saznanja onaj koji saznaje ponire u ono što 
saznaje. U izvorima koje studenti izučavaju nisu sadržane 
samo činjenice, već značenja i vrednosti, jer obrazovanje i 
nije ništa drugo do „obrazovanje duše od strane kulturne 
sredine“ kroz razumevanje i doživljavanje kulturnih vred-
nosti.

Ideja tog novog obrazovanja bila je usmerena na 
novo društvo i protiv starog sveta privilegija i aristokra-
tije: glavnim više nije bilo rođenjem nasleđeno poreklo 
već talenat i sposobnost koji su određivali socijalni status 
čoveka. Za takvo nešto obrazovanje je bilo jedinstven 
pokazatelj kvalifikovanosti i istinska potvrda plemenitosti 
i helenstvo beše znak građanskog plemstva naspram fran-
cuske kulture kraljevskog dvora i dvorjana.

86



Drugi cilj te reforme bio je realizovanje državnog 
suvereniteta unutar države: mnoge lokalne, feudalne, 
korporativne škole, postale su ili državne, ili pod držav-
nom kontrolom i od strane države kontrolisane i finan-
sirane; država je kontrolisala programe obučavanja, 
kvalifikovanost svršenih učenika i jedinstveni školski 
sistem. U takvom sistemu primat su imale gimnazije iz 
kojih je nakon državnog ispita bio otvoren put na univer-
zitet.

Zbog čega je sve ovo važno? Pre svega zato što je 
stvar obrazovanja dobila, nakon kratkog vremena, neo-
čekivan obrt, i to u vreme restauracije nakon 1830. Posle 
pada Napoleona potreba za stvaranjem samostalno mis-
lećih ljudi je prestala da bude primarna i bila je posve 
realna mogućnost da dođe do „pada elana za obrazova-
nje“, usled smanjene državne podrške i smanjenog 
društvenog interesa – ali to se nije dogodilo.

Osnovani seminariji su nastavili da pripremaju 
veoma obrazovane i kvalifikovane učitelje koji su decu 
učili daleko više od onog što je bilo predviđeno nastavnim 
planom: učitelji su decu učili samostalnom mišljenju, 
učili ih da se ne povode za predrasudama i da svojim 
očima posmatraju ono što se dešava. To je upravo ono što 
su želeli Humbolt i reformatori. Reklo bi se: zamisao je 
bila uspešno realizovana.

No, vlasteli je počelo smetati što su seljaci postali 
suviše pametni i počeli da iskazuju pretenzije koje ovima 
nisu bile nužne. Posle Revolucije 1848. kralj Fridrih 
Vilhelm IV je skupio učitelje i otvoreno ih okrivio da je 

87



revolucija delo isključivo njihovih ruku. U Pruskoj, kao i u 
ostalim nemačkim zemljama, nastupila je epoha reakcije. 
Bilo je rešeno da se isprave (neki bi rekli: preume) učitelji 
jer su oni bili preobrazovani (übergebildet). Godine 1854. 
objavljene su specijalne „Regulative“ kojima se u velikoj 
meri ograničavalo obrazovanje učitelja i to je bio prvi 
korak u odstupanju od Humboltovih i Pestalocijevih os-
novnih ideja. Vrednim tada više nije bilo opštehumanis-
tičko obrazovanje učenika, već tradicionalni ograničeni 
način mišljenja i vernost postojećim autoritetima.

c. Borba za narodne škole 

Humboltova reforma počela je davati odlične 
rezultate, ali, iako je ubrzo naišla na protivljenje, uprkos 
svemu, sistem je nastavio da i dalje traje, po inerciji. 
Mogli bismo konstatovati da je taj prvi „udar“ sredinom 
XIX stoleća Humboltovski sistem preživeo i da se ukore-
nio u Nemačkoj ali i u drugim evropskim zemljama čija je 
intelektualna elita bila pod novim i naprednim nemačkim 
duhovnim uticajem. 

Do sveobuhvatnije, rekao bih sistematske 
destrukcija humboltovske ideje obrazovanja [drugi 
korak] dolazi krajem XIX stoleća30, i to s relativizo-

30  Videti o tome izuzetnu knjigu Frica Ringera (The Decline of the 
German Mandarins: The German Academic Community. 1890—
1933. Hannover; London: The Wesleyan University Press, 1990. 
P. 448—449. Rusko izdanje: Рингер Фриц. Закат немецких 
мандаринов: Aкадемическое сообщество в Германии, 1890—
1933 / Пер. с англ. Е. Канищевой и П. Гольдина. М.: Новое 
литературное обозрение, 2008, 648 с.).

88



vanjem dotadašnjeg programa obrazovanja u gimnazi-
jama iz kojih je nakon završnog ispita bio otvoren put na 
univerzitet, što nije bio slučaj kad je reč o narodnim ško-
lama. Zahtev za reformom gimnazija i smanjenje uticaja 
klasične kulture podrazumevao je smanjenje programa za 
izučavanje klasičnih jezika a time i poznavanja klasične 
kulture31; gimnazije je trebalo sniziti do nivoa narodnih 
škola (a ne ove uzdići na nivo gimnazija), oduzeti im 
dotadašnji privilegovan položaj i u obrazovanju naglasak 
staviti na izučavanje nemačkog jezika i nemačke istorije32.

Narodne, realne škole imale su u to vreme po 
nekoliko časova latinskog jezika nedeljno, i uprkos insi-
stiranju na nemačkim jezikom i nemačkoj istoriji, ne 
treba zanemarivati značaj koji dobijaju sport i fizička 
kultura. Znanje savremenih stranih jezika i upražnjavanje 
sporta vodilo je internacionalnom približavanju predu-
zetničkih slojeva u času kad je antička kultura sve više 
padala u drugi plan i njeno znanje, kao i klasična obrazo-
vanost imali su sve manji značaj33. 

31 Ovde ne treba gubiti iz vida da je u gimnazijama polovina časova 
bila posvećena izučavanju grčkog i latinskog jezika, i na taj način, 
grčke i rimske kulture. Oni koji bi je završili posedovali su određen 
fond znanja i time sa-pripadali određenom svetu kojim su dominirale 
antičke vrednosti. Znanje istorije, književnosti i umetnosti antičke 
epohe bio je znak prepoznavanja.
32 Na tome je insistirao i sam car Vilhelm I, osećajući značaj jačanja 
nacionalnog identiteta, premda je i on imao gimnazijsko obrazova-
nje.
33 Mogućnost da se i iz narodnih škola dospe na univerzitet, gde su 
se već krajem XIX stoleća počela davati i doktorska zvanja iz tehnič-
kih nauka, samo je još više potisnulo značaj klasičnih studija i znanja 
koja je pružala upravo gimnazija koja je na to imala monopol.

89



Proces relativizovanja klasičnih studija i znanja i 
vrednosti koje su one formirale završio se nakon nekoliko 
decenija sa sve agresivnijim nastupom pobornika 
narodnih škola; obrazovanje je postupno gubilo svoj 
visoki nivo34, postajući sve više opšte dostupno, jer 
univerziteti više nisu primali samo svršene učenike 
gimnazija već sve koji su položili odgovarajući ispit 
završivši narodne škole; sužavao se opseg činjenica i 
neophodnih znanja koja su činila obrazovanog čoveka.

Već na samom početku XX stoleća, sa sve 
intenzivnijim zahtevima za liberalizacijom i demokrati-
zacijom obrazovanja, ali i odustajanjem od principa da 
obrazovanje bude u neposrednoj funkciji države (kako je 
bilo od vremena Humbolta35), počinju se potkopavati 
osnovi dotadašnjeg sistema obrazovanja i napušta 
hijerarhija vrednosti vladajućih tokom čitavog XIX 
stoleća. 

Nimalo slučajno, pobornici starog sistema 
vrednosti, najobrazovaniji slojevi društva, a pre svega 

34  Treba imati u vidu i skandale na nemačkim univerzitetima 
sredinom sedamdesetih godina XIX stoleća: kupovanje diploma, 
plagiranje i prodaja doktorskih disertacija (Рингер, str. 66). 
Dakle, nije to izum reformatora iz današnje Srbije.

35 A što je počelo nastojanjem Nemačke imperije na čelu s Biz-
markom da uspostavi vlast nad Rimsko-katoličkom crkvom. Reč 
je o borbi Bizmarka koja je poznata kao „borba za kulturu“ 
(1873); pozitivna posledica sukoba Bizmarka i Rimske crkve bila 
je kontrola Pruske države nad obrazovanjem i državnim 
arhivama (videti opširnije: 
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D1%
8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BA%D0%B0%D0%BC%D0
%BF%D1%84

90

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BA%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D1%84
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BA%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D1%84
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BA%D0%B0%D0%BC%D0%BF%D1%84


najugledniji profesori univerziteta koji su jasno prozreli 
kuda reforme vode, bili su kasnije zbog svojih stavova 
proglašeni „mandarinima“36; oni su se sve vidnijim 
destruktivnim tendencijama suprotstavljali, ali ništa nisu 
mogli i učiniti da se ma na koji način izmeni tok događaja 
i zaustavi „demokratizacija“ tadašnjeg sistema 
obrazovanja koja u Nemačkoj ima svoj završetak 1933. 
godine.37

d. 1968. 

Mnogi su smatrali da Evropa u II svetskom ratu 
nije bila dovoljno razorena i duhovno uništena. Trebalo je 
uništiti njen duh koji je svoje korene imao u njenoj dugoj 
kulturnoj tradiciji. Stratezi sa druge strane Atlantika (gde 
je postojala tehnička civilizacija ali ne i kultura, pa tako ni 
svest o kulturi) osmislili su [treći korak] kako da se 
sistematski razore one vrednosti koje su bile specifičnost 
evropskog duha, da se znanja svedu na „nivo praktične 
upotrebe“, da se minimalizuju fundamentalne naučne 
discipline i ljudi dovedu u jednodimenzionalnu ravan.

36 Kad danas pominjemo te „mandarine“, možemo im samo zavideti 
na obrazovаnosti; reč je o Maksu i Alfredu Veberu, Georgu Zimelu, 
Karlu Jaspersu, Verneru Jegeru...
37 Ovde treba imati u vidu i poluvekovnu borbu tehničkih škola da 
prerastu u institute da bi potom tehnički fakulteti uspeli da se uvuku 
u univerzitet i naruše njegovu sedam vekova staru strukturu koju su 
činila četiri fakulteta (filozofski, pravni, medicinski i teološki). Nakon 
samo nekoliko decenija predstavnici tehničke elite preuzeće vlast nad 
univerzitetima i potisnuti značaj duhovnih nauka.

91



Do kulminacije ove zamisli došlo je zahvaljujući 
smišljeno organizovanim širokim protestima protiv viso-
ke kulture (uvezenim s američkih univerziteta), koji su 
kulminirali 1968. u Francuskoj, a potom se razlili po či-
tavoj Evropi. Nastupilo je vreme osporavanja svega i 
svačega; to primitivno osporavanje svoje korene imalo je 
u već isprogramiranim u Americi novim pojavama, oliče-
nim u novoj estradi, uličnom pozorištu, beat-muzici, 
hippie-pokretu a sve s namerom da se razori navodni 
Američki san“. 

Studentima je podmetnuta ideja da oni mogu 
srušiti postojeći poredak, koji je ustrojila svima omražena 
buržoazija koja se pojmovno i ontološki tako rastopila da 
je postala krajnje maglovita. Jer, ako je u početku, buržo-
azija i bila vlasnik sredstava za proizvodnju, u međuvre-
menu, realna ekonomska vlast prelazi u ruke posrednika 
(menadžeri i bankari). Drugim rečima: odnosi eksploata-
cije ostali su isti, u igri su ostali isti učesnici, ali pod dru-
gim imenima.

Studenti nisu mogli shvatiti da njima vešto mani-
puliše ta ista buržoazija za koju su naivno verovali da je 
mogu svrgnuti i nisu znali da ih je ona zapravo finansirala 
(ali za svoje potrebe i za svoje već od ranije određene 
svrhe). 

Studenti su naseli na parole o tome kako univer-
zitetska nastava treba da bude bliža životu, kako treba u 
nastavi biti manje teorije, a više pripreme za praksu, da 
treba ukinuti dotadašnji sistem studiranja, dotadašnji 

92



način predavanja i održavanja nastave na fakultetima a 
pre svega ukinuti sam sistem ocenjivanja i ispita. 

Da su se studenti tu zaustavili, možda bi bilo i 
nekih izgleda, ali njima je poturena ideja da treba da „idu 
dalje“, da budu politični – da revolucionišu društvo u 
celini i sve njegove ustanove38, a to je zapravo bio način 
da se uvedu u bezizlaznu ulicu, tako što će svojim zahte-
vima premašiti svoje mogućnosti i biti dovedeni do 
logičnog poraza.

Studenti su poverovali da su istinski revolu-
cionari, da mogu da izmene dotadašnje, po njihovom 
shvatanju, nepravedno društvo; a zapravo,  reč beše o 
destrukciji na delu, o tome da se sve preokrene i pokaže u 
svom suprotnom svetlu, jer „glavni strateški cilj destruk-
cije nije odabran baš tako spontano: nauka je postala 
glavna proizvodna snaga industrijskog društva i ako neko 
uspe da mu razori mesto gde se formiraju znanja, tj. 
univerzitet – zna se šta takvo društvo čeka...“39

Ne treba gubiti iz vida ni to da je studentska 
pobuna 1968. bila samo najava krupnih promena u 
globalnoj strukturi novonastajućeg potrošačkog post-
industrijskog društva i podstrek multiglobalnim kom-
panijama40 da se pripreme za novu fazu okupiranja 

38  Pejović, . Studentska kulturna mini-revolucija 1968. godine, u 
knjizi; Pejović, D.: Duh i sloboda. Ogledi i rasprave, Filozofska 
istraživanja 55, Hrvatsko filozofsko društvo, 1992, str. 97.

39  Pejović, Op. Cit., str. 101. U suštini, porast životnog standarda i 
produžena dokolica čemu su mnogi težili, nije doveo ostvarenju 
početnih zamisli.

40  Namerno ne koristim izraz „multinacionalne kompanije“ jer je 
reč o korporacijama koje nepriznavanjem državnih, kao i 

93



svetskog tržišta. Za tako nešto bilo je neophodno pripre-
miti odgovarajuću radnu snagu. Gde bi se ona mogla naći 
sem u mladoj generaciji koja stupa na univerzitet? Ona je 
već bila dobro probrana, u međuvremenu reformisanom 
osnovnom i srednjom školom; ostalo je samo da se nove 
generacije usmere ka ostvarenju ciljeva koji su im bili 
određeni no koje oni nisu videli. Da bi se u tome uspelo, 
bila je neophodna reforma dotadašnjeg visokog obrazo-
vanja; novim vlasnicima kapitala nisu bili potrebni 
intelektualci, slobodno misleći ljudi, kreativni stvaraoci, 
već izvršioci prostih funkcija na tržištu rada. Na neki 
način, zamajac se vratio u tačku gde je bio s donetim 
Pravilima 1854. u Pruskoj, samo na drugom nivou.

e. Bolonjski procesi

Pod maskom neobaveznosti [četvrti korak] 
trideset godina nakon studentskih naivnih promišljanja o 
njihovoj ulozi u svetu, otpočeta je završna demontaža 
sistema evropskog obrazovanja. 

Kao što je na samom početku već rečeno, deset 
dana nakon prestanka bestijalnog bombardovanja 
Jugoslavije, okupili su se u Bolonji ministri inostranih 
poslova Evrope, ali ne stoga da bi razmotrili nezakonitost 
akcije svojih zemalja, već da bi „u ime dobrih namera“ 
započeli sledeću fazu u demontaži evropske kulture i nje-
nih vrednosti. 

nacionalnih granica svojim širenjem brišu sve što bi moglo imati 
ma kakav nacionalni smisao i značaj.

94



Tako nešto nije bio izraz njihove volje, već izraz 
potrebe u međuvremenu enormno ojačalih međuna-
rodnih korporacija, koje su uveliko poprimile globalan, 
ranije bi se reklo, transnacionalni karakter, a kojima je za 
dalji opstanak i rad bila neophodna ne više no srednje 
obrazovna radna snaga, bez kritičkog mišljenja, podložna 
masovnom manipulisanju, sa sve većim narastajućim 
potrošačkim mentalitetom41, ali s dokumentima o zavr-
šenom fakultetu čime se davala studentima iluzija da su 
obrazovani i bez nekog posebnog učenja. 

Cilj je bio da se imaju neka opšta znanja za spo-
redne, jednostavne poslove i operacije. Visoko obrazovani 
stručnjaci i specijalisti nisu u novom sistemu bili neopho-
dni, bili su čak i štetni jer su s visokom svešću o stanju 
stvari bili manje podložni manipulisanju i glajhšaltova-
nju.

Međunarodne korporacije ne poznaju granice, 
kao što ih ni kapital ne poznaje. Njihov jedini cilj je profit 
(i zato ih je kao i celu akciju podržala Svetska banka za 
razvoj42). Svaki pokušaj odbrane bilo koje vrste suvere-

41  Koji se najbolje manifestuje u neprestanom kupovanju skupih 
mobilnih telefona, tableta, automobila, čak i stanova,  i nastoja-
nju da se živi iznad svojih ekonomskih mogućnosti u vlasti 
bankarskih kredita.

42  Pada li nekom uopšte na pamet da se zapita: kakvi su interesi 
Svetske banke za obrazovanje u raznim zemljama i kakav je to 
„altruizam“ u bacanju novca za reforme obrazovanja i neke 
stupidne IPA projekte u Srbiji gde je Evropa bacila za manje od 
sedam godina preko 200 miliona evra (videti projekat IPA 011, iz 
kojeg je samo nekoliko ljudi uzelo 12 miliona evra i stotinak uni-
verzitetskih nastavnika pretvorilo kasnije u budale da za sitnu 
crkavisu dovrše projekte koji Banku nisu interesovali)? Kako je 

95



niteta smatra se u takvoj situaciji neposrednom opas-
nošću i ograničavajućim momentom za  ekspanziju kapi-
tala (čija je bit u igri sebe iz same sebe) i pokoravanje još 
ekonomski do kraja neporobljenih teritorija. 

Pozivanje na bilo koji drugi oblik prava, kao i 
onaj utemeljen na ideji nacionalnog integriteta nekog 
naroda - korporacije dočekuju neprijateljski. 

Treba imati u vidu da nacionalna komponenta 
koči asimilaciju pojedinca u drugu kulturu, budući da 
uvažavanje sopstvene kulture povlači za sobom uvaža-
vanje i druge kulture. Internacionalnim korporacijama 
potrebni su oni koji poznaju tehnologije i algoritme i koji 
znaju svima opšti jezik (u naše vreme se takvim namet-
nuo engleski), U protivnom, kad nema nacionalne kultur-
ne komponente, nema odnosa ni prema drugima i indi-
vidua se lako uklapa/asimiluje u drugu sredinu gde biva 
angažovana kao izvršilac srednje kvalifikovanih poslova.

moguće da Ministra obrazovanja Srbije predstavnici Svetske 
banke obaveštavaju „o projektima Svetske banke koji se realizuju 
u oblasti obrazovanja u Srbiji“? Da li je moguće da je ministar do 
te mere neobavešten da ne zna šta strane institucije rade po Srbiji 
i za čiji račun i interese one to rade (vršljajući po Srbiji)? . O 
istom: https://www.blic.rs/vesti/drustvo/svetska-banka-
obrazovni-sektor-medu-prioritetima-saradnje-sa-vladom/
bv8qmq6 (koliko trapavosti, neukosti i osornosti???!!!). 
Obrazovanje u jednoj zemlji je lična stvar te zemlje, ono je od 
strateškog značaja za budućnost zemlje 
http://www.mpn.gov.rs/svetska-banka-obrazovni-sektor-ce-biti-
jedan-od-kljucnih-prioriteta/ i obrazovanje mora finansirati 
zemlja shodno svojim ličnim interesima i potrebama, a ne 
interesima koje joj nameću inostrani meki okupatori zarad svojih 
potreba koje nisu nikad izraz bilo kakve naklonosti.

96

http://www.mpn.gov.rs/svetska-banka-obrazovni-sektor-ce-biti-jedan-od-kljucnih-prioriteta/
http://www.mpn.gov.rs/svetska-banka-obrazovni-sektor-ce-biti-jedan-od-kljucnih-prioriteta/
https://www.blic.rs/vesti/drustvo/svetska-banka-obrazovni-sektor-medu-prioritetima-saradnje-sa-vladom/bv8qmq6
https://www.blic.rs/vesti/drustvo/svetska-banka-obrazovni-sektor-medu-prioritetima-saradnje-sa-vladom/bv8qmq6
https://www.blic.rs/vesti/drustvo/svetska-banka-obrazovni-sektor-medu-prioritetima-saradnje-sa-vladom/bv8qmq6


Zato, svaki pokušaj tematizovanja odnosa 
nacionalnog identiteta i liberalizacije obrazovanja kroz 
tzv. Bolonjske procese, koji relativizuju sve vrednosti 
(posebno ideju opstajanja nacionalnog bića), ako nije 
pokušaj spajanja nespojivog, onda je bar pokušaj tema-
tizacije odnosa43 koji se između ova dva fenomena ne 
može uspostaviti, posebno stoga što je u međuvremenu 
obrazovanje izgubilo svoj raniji osnovni smisao založen u 
antičkoj paideii pretvorivši se u svoju karikaturu. 

43Problem je u samom odnosu. Sam pojam odnosa, kao što znamo, 
tematizuje Marks pokazujući kako odnosi, proizvodni odnosi 
„određuju i obeležavaju ljude, kako ih obeležavaju u konkretnom 
životu i kako su kroz sistem klasne borbe konkretni ljudi određeni 
sistemom tih odnosa“ (L. Althusser, 1918-1990). Podsećam na jednog 
od najuticajnijih francuskih filozofa marksističke orijentacije  Altisea 
koji ističe kako su konkretni ljudi određeni sintezom mnogostrukih 
određenja odnosa, i na njegovu mnogo osporavanu tezu da Marks ne 
polazi od čoveka koji je prazna ideja, već od odnosa u kojima se ovaj 
nalazi, te da je kod njega reč o svojevrsnoj teoriji antihumanizma. 
Ovakvo shvatanje poklapa se danas sa sve izrazitijim kritikama pros-
vetiteljstva. Te kritike se poklapaju s kritikama koje prate tendencije 
u savremenom obrazovanju i koje u središte stavljaju čoveka, čime bi 
se svrstavale u ne-marksističke (što uostalom globaliste mnogo ne 
potresa); Althusser, L.: Da li je jednostavno biti marksist u filozofiji, 
u knjizi: Čemu još filozofija, Centar za kulturnu delatnost, Zagreb 
1982, str. 141. Bolonjski procesi nisu humani, ne počivaju na tradiciji 
humanizma (kao što ni Marksova koncepcija nije humanistička); oni 
se temelje na principima eksploatacije koji formiraju tržište rada za 
koje se današnja omladina latentnom duhovnom debilizacijom sve-
strano priprema.

97



f. Stanje stvari

Ne treba podsećati da nacije nastaju s pojavom 
građanskog društva. Sve što znamo o savremenom druš-
tvu, koje je daleko od toga da bude nalik onom od pre dva 
stoleća, moglo bi nam dati za pravo da kažemo da je sav-
remeni svet pre a-nacionalan, da se tu ne radi više ni o 
konglomeratu pojedinih naroda, već o mešavini pojedi-
naca, individuuma koji postoje za potrebe planetarnih 
korporacija.

Ako su ranije nacije bile stabilne zajednice ljudi, 
koje je odlikovalo zajedništvo jezika, kulture, istorije, 
celokupne tradicije, danas takvih zajednica nema, jer 
nema jedinstva među ljudima, nema elementarnih dodir-
nih tačaka koje bi bile zajedničke većoj grupi ljudi. Ne-
dostaje ideja koja bi mogla okupiti ljude i povezati ih 
jedinstvenim duhovnim intersubjektivnim horizontom.

Prisustvujemo višedecenijskom procesu atomi-
zacije društava, koja se najbolje izražava u sve većem 
monologizovanju ljudskog ponašanja a što nije zaobišlo 
evropske narode, jer je sa njima ovaj tip kulture i započeo 
svoje formiranje. Vreme postojanja nacija beše kratko-
trajno. Moguće je da one opet nastanu, ali trenutno se ne 
vidi na kojim pretpostavkama bi se tako nešto moglo 
dogoditi i kako bi se identitet među individuama mogao 
uspostaviti. Do sada se nacionalni identitet mogao uspos-
taviti samo na tlu tradicije, a mi prisustvujemo razgrađi-
vanju svekolike tradicije i relativizovanju vrednosti (kroz 
dekonstrukciju obrazovanja i njegovih ciljeva) koje je ona 

98



obezbeđivala i prenosila iz generacije u generaciju, čuva-
jući tako kontinuitet duhovnog smisla.

S duhovnim raspadom savremenih društava nes-
taju nacije i skupine ljudi vraćaju se u prvobitno stanje 
poprimajući sve više karakteristike poznate iz doba prvo-
bitne zajednice, ali na jednom višem tehničkom (tehno-
loškom) nivou. 

Danas živimo u doba informatičkog, digitalnog 
pred-varvarstva. Sve duhovno što bi ljudskom življenju 
dalo istinski smisao - potisnuto je na periferiju ljudskog 
opstanka; prvo je to učinjeno u sferi umetnosti44, a potom 
razaranjem duhovne komponente ljudskog života putem 
novokomponovanih odnosa među pojedincima kroz teror 
manjine nad nemoćnom većinom. Najbolja potvrda tome 
je obezvređivanje vrednosti obrazovanja i dosadašnjeg 
neprikosnovenog autoriteta njegovih nosilaca.

Sve to dogodilo se za samo nešto manje od pola 
stoleća. Prvi simptom uočio je Hans-Georg Gadamer još 
početkom osamdesetih godina u nesposobnosti ljudi za 
dijalog (1971)45; tome je u narednom koraku sledilo 
omalovažavanje autoriteta učitelja (1972)46, jer autoritet 

44 Pre stotinak godina s pojavom moderne (koja se vremenski 
poklapa s rušenjem humboltovskog sistema obrazovanja u 
sutonu „mandarinskih“ vrednosti).

45 Gadamer, H.-G.: Unfähigkeit zum Gespräch, in: Gaadamer, 
H.G.: Kleine Schriften, Bd. 4, Tübingen 1977, S. 109-117.

46  Gadamer, H.-G.: Hegels Philosophie und ihre Nachwirkungen 
bis Heute (1972), Akademiker Information, Heft 3/1972, S.15-21, 
u zborniku: Gadamer, H.-G.: Um u doba nauke. (Izbor tekstova I. 
Marić), ПЛАТΩ, Beograd 2000, str. 22-34. Gadamer piše: 
„Jedna od najspoljašnjijih formi ukazivanja poštovanja jeste 

99



kao takav nije neophodan (budući da ga mogu nadomes-
titi vlast partije i ulice) i nije slučajno što je postalo uobi-
čajeno da se najobičniji kriminalci i probisveti danas pro-
glašavaju „autoritetima“ ili „kontroverznim biznismeni-
ma“; u trećem koraku sve je dokrajčeno novim načinom 
života koji su oblikovali internet i mobilni telefoni postav-
ši zamena za sve (znanje, komunikaciju, društveni sta-
tus), no to je tema jedne druge priče. 

g. Epilog

Još uvek ne želim da se pomisli kako iz mog teksta 
izbijaju samo negativni tonovi; ja stvari ne gledam tragič-
no, već samo konstatujem tragičnost tužne situacije u ko-
joj se našlo obrazovanje danas. Bilo je i gorih i nesretnijih 
vremena no što je ovo naše koje, nadam se, nije ni posled-
nje, ni najgore. 

Sasvim je razumljivo što se upravo obrazovanje 
našlo pod najžešćim udarom onih kojima zlo nije strano, 
ali, Gadamer je s pravom isticao (1993) kako nas je „Haj-
deger poučio da način mišljenja koji se u međuvremenu u 
Evropi tako jednostrano nametnuo, nije neka, kako bi se 
reklo, zabludelost novog veka, a koja je onda vodila do 
kritičnih problema kapitalizma ili kolonijalizma i u eko-
lošku krizu. To je zapravo sudbinski put Zapada, [sma-

pozdrav (...) to što naša mlada generacija nas profesore više ne 
oslovljava titulama i najrađe bi da nas potapše po ramenu kao da 
smo Amerikanci, ne čini mi se nikakvim suštinskim prilogom 
reformi univerziteta...“ str. 31.

100



trao je Hajdeger] naznačen još od vremena Grka.“ Kako 
se ovo može razumeti? Da li tako da dobro jeste vrlina, ali 
ne i temeljni fenomen ljudskog opstanka, pa smo stoga, 
još uvek daleko od onog spasonosnog? Da li bi u tom 
slučaju i ovo što nas je snašlo, što vidimo kao tragični lom 
biti i duha Evrope, bio samo logički završetak jednog puta 
u ništavilo kojem su tzv. Bolonjske reforme bile neophod-
ne kao najefikasnije oruđe? 

Naš je zadatak da ovo stanje u kom smo se zatekli 
živimo i preživimo, a ne da nad njim lamentiramo i zato, 
kad je o obrazovanju reč, ne sme se ni časa gubiti iz vida 
svest o tome da je ono jedna od dveju najkonzervativnijih 
društvenih institucija u kojima se najsporije prihvataju 
nametnute promene i da konzervativnost, koja se ogleda i 
u očuvanju tekovina prošlog, počiva u prirodi obrazova-
nja. 

Potvrda tome je i neskrivena zaprepašćenost, 
zatečenost, ali i arogancija pobornika tzv. Bolonjskih 
procesa zbog toga što se razaranje dosadašnjeg sistema 
obrazovanja i snižavanje opšteg nivoa znanja učenika i 
studenata (ali i njihovog vaspitanja i vaspitanosti) ne 
odvija onim tempom koji su oni očekivali i svojim stra-
nim mentorima obećavali, a za što su iz evropskih fon-
dova i Svetske banke bili izdašno plaćeni. Čini se da 
proces nije još uvek završen, da zahtevima za srozava-
njem opšteg nivoa znanja nema kraja.

Ali, u isto vreme, spas za obrazovanje i nada da 
ono ostane kakvo-takvo, leži u sporosti i inertnosti onih 
koji se njime aktivno bave, a prvu potvrdu ovog stava 

101



pokazali su već neuspešni pokušaji ograničavanja hum-
boltovskog sistema obrazovanja pedesetih godina XIX 
stoleća u Pruskoj.

Pitanje: šta činiti da obrazovanje ne sklizne u 
novo varvarstvo ka kojem mu je otvoren put  tzv. Bolonj-
skim procesima, ostaje otvoreno pitanje i traži hitan 
odgovor sročen u jednom novom programu koji bi bio 
formulisan u nekoj novoj Atini, daleko od Bolonje.

(2019)

5. Kriza volje za obrazovanjem kao kriza kulture 

Danas se pojmovima kultura i obrazovanje 
pridaje sve manja pažnja jer su ljudi sve manje kulturni i 
sve manje obrazovani. Za uočavanje razlike među pojmo-
vima neophodno je prethodno njihovo znanje. Da um 
misli sebe, poznato je. Svedočenje o tome imamo ponov-
ljeno na poslednjoj stranici Hegelove Enciklopedije 
filozofskih nauka. Kako to mesto razumeti, kao i razlog 
Hegelove odluke da tim tekstom završi svoje veliko sis-
temsko delo – ostaje krajnje nejasno.

Možda se htelo reći da mišljenje koje čovek po-
seduje ne može da misli mišljenje. Sebe kao mišljenje 
može da misli samo Bog, a čovek može da misli samo 
smisao samoga sebe, da u izreci ispisanoj u hramu u Del-
fima spoznaj samoga sebe, shvati da on je samo čovek, a 
ne bog. 

102



S druge strane, možda je biti istinski čovek isto 
što i biti istinski slobodan, no to je po svemu sudeći nešto 
što je nadljudsko, i zato je Veliki Inkvizitor u pravu kad je 
spreman da, čiste savesti, Hrista osudi na drugu smrt, jer 
je ljudima hteo doneti slobodu, nešto što je iznad njihove 
moći, nešto što ljudima i nije potrebno. 

Sloboda je privilegija manjine, retkih pojedinaca. 
Masa ljudi, većina, što nadmeno stoji spram njih, sâma, 
sa slobodom ne može ništa započeti jer ne želi biti slobod-
na; a kuda vodi bekstvo od slobode, o tome je svojevre-
meno već pisao Erih From.

Međutim, koje su mogućnosti ljudskog mišljenja? 
Ono je uvek intencionalno, uvek usmereno na ono što je 
van njega. Kad izađe iz sebe, susreće se sa onim što ono 
nije sa svojim predmetom, a predmet je sve što može biti 
predmet mišljenja. Predmet je i priroda i duh i njihov 
susret u kulturi (koja se kao takva može odnositi spram 
prirode, čoveka i spram same sebe).

U tom smislu svako odnošenje jeste proizvođenje. 
Mišljenje proizvodi svet kojim se prevladava napetost 
uspostavljena između čoveka i prirode; taj svet jeste svet 
kulture. Kultura čuva sećanje o prošlom gradeći projekt 
budućeg i na taj način održava čoveka u sadašnjosti. 

Proizvod kulture su artefakti koji su rezultat čove-
kovog umeća odnošenja spram materijala koji nalazi u 
prirodi ali i spram samoga sebe. Tako u prvi plan dospe-
vaju umeće [oblikovanje, u smislu preobrazovanja stvari - 
techne] i obrazovanje [oblikovanje kao obrazovanje sa-
moga sebe - paideia].

103



Kao što čoveka odlikuje svest o njegovom trajanju 
u vremenu, tako i kulturu čini skup njenih vremenskih 
metamorfoza, te vremenost čini bitnu komponentu kul-
ture i u njemu se zbira svo ljudsko duhovno nasleđe koje 
se ne može samo od sebe trajno održavati u vremenu, već 
su neophodne procedure održavanja kulturnih proizvoda 
i vrednosti. Neophodan je sistem obrazovanja koji će 
omogućiti i obezbediti svesni izbor bitnih momenata 
znanja, njegovu predaju i način usvajanja. 

Na taj način očuvavajući kulturu, obrazovanje je 
od kulture neodeljivo, kao što je kultura nezamisliva bez 
mogućnosti njenog prenošenja i očuvanja u dubinama 
čovekovog duha. 

Nimalo slučajno, u rimsko vreme, obrazovanim, 
istinskim čovekom, pravim građaninom, činila je njegova 
kultura, kultura duše (cultura animi), kako govori Cice-
ron u Tuskulskim besedama. Reč je o skupu duhovnih 
vrednosti koje menjaju i stvaraju čoveka; obrazovan čo-
vek je duhovno delo njegovog nastojanja da se na najviši 
način ostvari. 

*
Sve ovo deluje poznato, samorazumljivo, nepro-

tivrečno; ali, u naše vreme ne funkcioniše. Obrazovanje, 
njegov smisao i ciljevi, sve češće se dovodi u pitanje. Ma-
nifestacije ne-obrazovanosti sve su prisutnije i sve više 
daju osnovni ton svakodnevnom životu. Spram obrazova-
nja stoji ne-obrazovanje. Kako se dogodilo, i koji su to 
osnovni razlozi da su obrazovanje i ne-obrazovanje došli 
u ravnotežu?

104



Mi živimo u doba kraja obrazovanosti; kulturnog 
čoveka smenio je specijalista. Znanje kao takvo izgubilo je 
značaj i zaboravlja se da jedino obrazovanje garantuje 
budućnost. Ljudi su se okrenuli običnim, ne-zahtevnim 
stvarima; na ceni je obučavanje za jednostavne, rudimen-
tarne poslove. Tako se dospelo u situaciju da se nevažne, 
trivijalne informacije proglašavaju za znanje. 

Postoji tu još jedan problem koji se često gubi iz 
vida. Sama potreba za obrazovanim stručnjacima. 
Današnji naručioci poslova sve više traže ne široko 
obrazovane već one koji su dobri izvršioci samo određene, 
ili određenih funkcija. Traže specijaliste, a specijalizacija 
se može osvojiti za nekoliko meseci. Za tako nešto nije 
potrebno ni studiranje, ni diploma fakulteta (koja u da-
našnje vreme sve manje znači); dovoljno je da se završi 
nekolikomesečni kurs i takvi su kursevi u velikoj modi, jer 
mladi ljudi danas hrle samo za zaradom, po mogućnosti 
za brzom zaradom, ali ne i za znanjem koje im neće done-
ti neku neposrednu korist. Danas uske specijalnosti imaju 
veću prednost od šire obrazovanosti. 

Ako je ranije široka obrazovanost bila pretpostav-
ka uspeha i uspona na društvenoj lestvici, danas to više 
nije slučaj; za postizanje uspeha u današnjem vremenu 
danas danas postoje posve druge pretpostavke. Posedo-
vanje fundamentalnih znanja postaje privilegija sve ređih 
pojedinaca i time se vraćamo samo u ranija vremena. 
Gubljenju vrednosti fakultetskih diploma doprinose kako 
novouspostavljeni radni odnosi, tako i sami fakulteti koji 
snižavanjem kriterijuma nastave, i redukovanjem obra-

105



zovnih programa u velikoj meri doprinose da fakultetsko 
obrazovanje sve manje ima raniji značaj i da ga nove 
generacije, vođene čisto pragmatičnim razlozima, vide 
kao nešto izlišno i nepotrebno jer je može nadomestiti 
kratak olako savladan specijalistički kurs.

Sve ovo ima za posledicu da predstavnici nove 
generacije (obično ih nazivaju Z generacija) imaju posve 
drugačiji odnos prema svetu, da njihov sistem vrednosti 
izgrađen je na posve drugim principima, koje formiraju 
potrebe vremena u kojem se nalaze. Teško je poverovati 
da će svi dostići planiranje ciljeve, konkurencija sličnih i 
jednakih je velika, i može se očekivati da će razočaranost i 
osećaj neostvarenosti postati jedan od dominantnih sim-
ptoma njihovog budućeg života.

Hteli to ili ne, svesno ili ne, ljudi su danas prinu-
đeni da čine izbor između obrazovanosti i ne-obrazova-
nosti, iako bi se moglo pomisliti (što je zapravo iluzija) da 
je sam taj izbor, po svojoj prirodi stvar čovekove slobodne 
odluke, budući da obrazovanje kao takvo nije samo pose-
dovanje skupa određenih znanja, već, i određen odnos ka 
njima47, određeno usavršavanje ličnosti i način življenja - 
posledica izbora i donete odluke.

*

47  Čovek ne nastoji sve da zna, već ono što je bitno; samo mnogo-
znalaštvo ne uči mudrosti (Diels, Heraklit, A 1). Stvar je ne u 
zbrajanju mnoštva stvari, već u negovanju i razvijanju duhovnog 
iskustva koje nas menja i tako formira. A to podrazumeva da 
treba da dospemo do takvog znanja koje nam otvara prostor ka 
istini koja omogućava život u slobodi.

106



Obrazovanje nije nešto što bi bilo samo po sebi 
dato; do njega svaki pojedinac dolazi iz svoje početne ne-
obrazovanosti, koja se može prevladati samo znanjima 
što ih daje škola kao vekovni čuvar tradicije. Ovde se 
pojam škola uzima u najširem smislu, kao kad se kaže za 
učenog čoveka da je školovan čovek. Škola obuhvata tako 
sve  škole, univerzitete, biblioteke, muzeje, umetničke 
galerije, svima dostupan internet - drugim rečima sva 
mesta gde se nalaze uskladištena potrebna znanja za 
čovekovo samooblikovanje. Rezultat toga je da smo sa 
svih strana „zasuti“ najraznoraznijim „znanjima“, infor-
macijama. Znanja su danas pristupačnija nego u svim 
dosadašnjim epohama kad je njihovo posedovanje bila 
retka i velika privilegija i kad se do njih moglo doći na 
retkim i za većinu ljudi nedostupnim mestima.

Zato, paradoksalno može izgledati to što su danas 
znanja sve pristupačnija, što se do njih sve lakše dolazi, te 
se bez poteškoća dospeva do kulturnih vrednosti čiji se 
veliki značaj često previđa i ne prepoznaje.

Uprkos svoj pristupačnosti znanja u naše vreme, 
uprkos tome što ona do nas danas mnogo lakše dolaze, jer 
živimo (ne našom zaslugom) na jednom višem civiliza-
cijskom nivou no što je slučaj s ljudima ranijih epoha, svi 
smo mi po rečima nemačkog filozofa Eugena Finka 
(1905-1975) - varvari. 

Razume se, ne varvari u prvobitnom smislu te 
reči, ne primitivci, niti ne-Grci, kakvima su stari Grci 
videli druge narode, već, mi smo, po rečima Finka, 

107



moderni varvari, varvari našeg vremena48. Da bi se to 
razumelo, neophodno je promisliti našu volju za 
obrazovanjem, i pokazaće se, možda na naše iznenađenje, 
da put ka obrazovanju nikada nije bio težak kao danas49. 

Kako se dospelo u ovako paradoksalnu situaciju? 
Šta nas je to odvelo s puta obrazovanja na stranputicu, u 
jedno duhovno stanje koje se pre može odrediti kao 
reduktivno, regresno stanje, sporedni put koji vodi 
unazad, u vreme pre doba procvata ideje i (ostvarenja) 
duha obrazovanosti?

*
Ako se nešto danas najviše uočava, i to u toj meri 

da prosto dominira stanjem svih stvari, onda je to izgub-
ljenost ciljeva. Današnji čovek ne oseća potrebu da izađe 
iz sebe, da ne bude puki član nepregledne amorfne sive 
mase; on nema nikakve uzvišene ciljeve, nikakve projekte 
čiji bi okviri prevazilazili uske svakodnevne, prizemne 
namere. On teži samo onom čemu i sav ostali svet što ga 
okružuje i stoga kao i svi oko njega živi u ne-obrazova-
nosti.

Neimanje ciljeva povlači za sobom nepotrebnost 
znanja. Stvaraju se sve nove i nove potrebe, za koje nam 

48 Živimo na razmeđi klasične i „moderne“ kulture. Pod „modernom 
kulturom“ obično se misli stanje kulture danas koja i nije kultura, ali 
za to stanje nemamo adekvatan izraz. Ali, ako i nismo u stanju da na-
đemo pravu reč, u stanju smo da izazovemo pometnju terminološ-
kom nepreciznošću. Vreme „moderne“ kulture vidim kao vreme no-
vog varvarstva. 
49 Fink, E.: Zur Krisenlage des modernen Menschen, 
Erziehungswissen-schaftliche Vorträge.  Hrsg. Von Franz-A. 
Schwarz. – Würzburg : Königshausen & Neumann, 1989, S. 136.

108



ranija znanja više nisu potrebna. Za njihovo zadovoljenje 
ljudi se koriste novim znanjima/informacijama, i ona 
znanja koja su nekad razlikovala obrazovanog čoveka od 
ne-obrazovanog, slobodnog čoveka od varvarina sada su 
postala izlišna. 

Ne treba posebno podsećati da Istorija počinje sa 
buđenjem svesti o slobodi. Stari Grci prvi su shvatili smi-
sao, značaj i vrednost slobode; zato su oni mogli sebe i 
uzdići iznad svih, koji su u svom primitivizmu ostajali 
varvari, jer tek sloboda obrazovanja omogućuje maksi-
malno moguće usavršavanje ličnosti.

*
Obrazovanje kao proces formiranja čoveka jeste 

put iz zarobljenosti mitom, iz ne-istorije u istoriju, u 
oblast slobode gde vlada duh. To je put na kojem se 
napušta primitivno stanje i sa njim primitivni odnos 
spram sveta; primitivan čovek je varvarin jer njime još 
nije ovladao duh; ali, čovek našeg vremena je takođe 
varvarin, jer njime više ne vlada duh, koji je napustio 
svoje carstvo i ne može uticati na budućnost nacije i 
društva u celini, na sve aspekte ljudskoga života.

Neuvažavanje duha, kao i izrazita sumnja u sve 
teorije, postali su opšteprihvaćeni način odnošenja spram 
sveta života u naše vreme; tu se radi o namerom okreta-
nju, udaljavanju od duha, kao moći koja određuje život, o 
odbacivanju ranije dostignutog iskustva, i njegovom za-
menjivanju praktičnim znanjima u formi uskostručnih 
znanja. Tako dolazimo do možda moguće odgonetke i 

109



izlaza iz zapletenosti u probleme današnjeg odnosa kultu-
re i njenih tranzitivnih formi.

*
Naspram „kulturnih ljudi“, koje odlikuje obrazo-

vanje, u naše vreme nastupaju „specijalisti“50; reč je o 
učenim specijalistima za koje znanje nije elemenat 
obrazovanja, već oruđe u borbi za život. Za čoveka spe-
cijalistu na mesto obrazovanja stupa obučavanje; znanje 
više nema vrednost po sebi jer ne postoje ciljevi ka kojima 
bi se moglo usmeravati čovekovo delovanje.

50 Analizirajući socijalne temelje kineske religioznosti i njen odnos 
spram privredne delatnosti u Kini, Maks Veber posebnu pažnju 
posvećuje i sistemu obrazovanja; on ističe kako je cilj obrazovanja bio 
uvek, u svim epohama, „kulturni čovek“ a ne „specijalista“ i da je 
„kulturni čovek“ osnova prestiža u raznim sistemima vlasti: feudal-
nom, teokratskom patrimonijskom [gde je sva vlast skoncentrisana u 
rukama jednog lica, vrhovnog vladara (autokratija) ili manje grupe 
ljudi (oligarhija)]. Osvršući se na naše vreme, Veber podvlači da je u 
pozadini svih današnjih diskusija o osnovama sistema obrazovanja 
borba dva tipa čoveka: novog – „specijaliste“ i starog „kulturnog 
čoveka“, te da ta borba prožima sva unutrašnja kulturna pitanja. 
Videti: Weber М. Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Religions-
soziologische Skizzen. Einleitung. Der Konfuzianismus I, II // Archiv 
für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik. 41. Band. Heft 1. S. 1—87; 
Weber M.  Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. (Zweiter Arti-
kel). Der Konfuzianismus III, IV. (Schluß). Zwischenbetrachtung. 
Stufen und Richtungen der religiösen Weltablehnung // Archiv für 
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik. 41. Band. Heft 2. S. 335—421. 
Potom objavljeno prerađeno izdanje: Weber М.   Die Wirtschafts-
ethik der Weltreligionen. Einleitung, Teil l. Konfuzianismus und 
Taoismus. Zwischenbetrachtung // Weber M. Gesammelte Aufsätze 
zur Religionssoziologie. Band l. Tübingen, 1920. 9. Auflage, 1988 
(GARS I). S. 237—573.

110



Tokom skoro dva milenijuma, od vremena Plato-
na pa do doba Prosvetiteljstva, imali smo tri velika poku-
šaja da se odredi smisao, cilj i svrha obrazovanja: u klasi-
čno doba Grka, u vreme Renesanse i u vreme nemačkog 
neoprosvetiteljstva. Za samo poslednja dva stoleća nas-
talo je mnoštvo pedagoških teorija i svaka od njih smerala 
je tome da bude i osnova obrazovnog projekta. 

Nikada svet nije vrveo od tolikih reformatora 
obrazovanja koliko u naše vreme, ali, nikad nismo imali 
ni manje obrazovane reformatore obrazovanja od ovih 
današnjih koje ne odlikuje stručnost i znanje već druš-
tveni i politički položaj koji koriste za svoje lične interese 
unovčujući maglu od svog navodnog znanja kroz tzv. 
razne projekte usavršavanja obrazovnog sistema. I posle 
svake reforme sprovedene u poslednjih pedesetak godina 
svedoci smo da su obrazovni standardi sve niži a da je 
obrazovanih ljudi sve manje.

Bez obzira na sva nastojanja da nas ubede u 
ispravnost svog u suštini destruktivnog delovanja, sav-
remeni reformatora obrazovanja, možda i nesvesno, 
opijeni sami sobom, iz svoje neobrazovanosti i svoga 
varvarstva, ne vide da samo klasičan kurs obučavanja (na 
čijem je prvom stepenu pasivno usvajanje znanja i potom, 
uz marljivo učenje, i svo vreme uvažavanje neprikosno-
venog autoriteta nastavnika) jedino može stvoriti pravu, 
istinsku ličnost koja se svojim vrednostima uzdiže nad 
masama.

S druge strane, nimalo slučajno, sa sve većom 
dominacijom specijalista i stručnjaka, dolazi do 

111



razduhovljenja života, propadanja sveta obrazovanosti, 
njegovog prelaska u poznu formu ne-obrazovanosti te 
tako varvarstvo postaje unutrašnja osnova omasovljenja 
državnog aparata51. 

U takvoj situaciji društveni prestiž ne počiva čak 
ni na prednostima koje bi moglo dati specijalno obrazo-
vanje, a koje je danas dominantno, te je stoga varvarstvo 
naša opšta sudbina. Varvarstvo je izraz krize moderniteta 
i krize moderne kulture52.

Odnos spram duhovnog jeste i ostaje zauvek 
odlučujući način u potrazi pravog puta ka obrazovanju, 
pa pitanje koje ostaje otvoreno i dalje jeste: da li se obra-
zovanje sadrži samo u posedovanju znanja, ili je ono neš-
to mnogo više: duhovni način života?

Možda oba pomenuta momenta vode obrazova-
nju kulturnog čoveka, odnosno čoveka kulture, ali na tom 
putu u naše vreme, od druge polovine XIX stoleća ispre-
čio se, kao što sam već rekao, tehničar-specijalista, prag-
matičar koji priznaje za merilo smisla i života samo svoj 
uspeh. Znanje više ne postoji radi samoga znanja kao naj-
više vrednosti koja je sebi svrha, već je u funkciji koris-
nosti.

51 Fink, E., Op. cit., S. 138. 
52 Ne treba stoga da nas čudi što je vekovna stabilnost Kineskog 
carstva velikim delom počivala na literarnom obrazovanju knji-
ževnika i mandarina koje je bilo osnov društvenog statusa i napre-
dovanja u društvenoj hijerarhiji u daleko većoj meri no što je to ikad 
bio slučaj u humanističkoj Evropi ili u naše vreme.

112



Posve je očigledno i to je posledica logičnog 
ljudskog razvoja što se, iz slobode, koja je po prvi put 
sinula u doba velikih Grka kada je formiran ideal paideie, 
i svakog daljeg pokušaja ostvarenja humanizma, došlo 
ponovo u stanje modernog varvarstva koje upravo odliku-
je već istaknuta vladavina specijalista. 

Mnogi su spremni da hvale prednosti specijaliza-
cije, no činjenica je da specijalizacija pogoršava stanje 
nauke, jer je svodi na pasivno posmatranje i čistu 
primenu.

Sa čovekom specijalistom nastupa vreme kraja 
humanizma; ljudski život više ne pripada čoveku, jer on 
ne egzistira više sa svešću o slobodi, već sa uverenjem o 
pripadnosti masi drugih kao što je on. Čini se da od 
pomasovljenja većine ljudi i njihovog bekstva od obrazo-
vanja, od gubitka svake volje za obrazovanjem, postoji 
nešto što još u većoj meri može da nas obespokoji, a što je 
E. Fink video u nihilizmu stvaralačke elite. Duh tehniciz-
ma (ne tehnike) koji vlada modernim pozitivnim nauka-
ma preformulisao je prirodu samih znanja i ciljeva ka 
kojima bi ona ljude usmeravala, te tu više zapravo nema 
duha, pa ni duhovne elite koja se utopila u sumračnu 
svakodnevicu.

Epilog

Za stare Grke obrazovanje beše životna nužnost, 
jedino sredstvo kojim su se mogli suprotstaviti haosu i 
tajnovitim moćima njima nepokorive prirode; za ljude na 

113



kraju epohe srednjega veka antički ideal postao je način 
suprotstavljanja krizi hrišćanstva i posustaloj sholastici 
koja je sve manje pred sobom videla probleme čoveka. 
Zato je humanistički projekat u doba Renesanse sadržao 
u sebi obnovu antičkog ideala – pokušaja obnove nove 
mogućnosti ljudskoga bića, koji su nekad nastojali ostva-
riti Grci, a s namerom da se realizuje sloboda kroz suprot-
stavljanje prirodi.

Nedovoljnost življenja u senci Boga dovela je do 
okretanja čoveku, do brige za njega koja je svoj uzor 
videla u antičkoj slici čoveka, ali treba reći da je reč pr-
venstveno o rimskoj antici, budući da prvi humanisti 
čitaju, pišu, stvaraju na latinskom jeziku. Tako su itali-
janski humanisti obnovu antike videli u obnovi rimskog 
duhovnog nasleđa koje je bilo samo dobra interpretacija 
(koliko je to moguće) onog što su nekoliko vekova ranije 
ostvarili stari Grci. Na kraju krajeva, pokazalo se ono što 
su kasnije mnogi konstatovali: ideje antike mogle su biti 
ponovljene ali ne i nadvladane.

Uvrežilo se uverenje da ideja obrazovanja svoje 
poreklo ima u ideji obrazovanja u antici, u ideji obrazova-
nja kod italijanskih humanista i potom, u novo doba, kod 
nemačkih neohumanista (Gete, Šiler, Šlajer-maher V. fon 
Humbolt). Reč je o tri projekta kojima se pokušalo da se 
ostvari i potvrdi čovek u pravom značenju te reči, na putu 
ka najvišim ciljevima koje kao ostvarive može sebi zadati. 

U ta tri pokušaja ono što je najbitnije, jeste 
unutrašnja osnova na kojoj počiva sama mogućnost  
obrazovanja. Nju vidimo u sva tri pomenuta slučaja. 

114



Kako stvari stoje danas? Ne možemo se ne oteti 
utisku da ljudi više nemaju volju za obrazovanjem, za 
onim što je vrednije i više od zahteva svakodnevice. Ljudi 
su umorni. Ostali su retki pojedinci. 

Na kraju krajeva, kultura, kao i filozofija oduvek 
je bila privilegija manjine, duhovne elite. Ako su običnim 
Atinjanima oni koji su se bavili filozofijom bili čudni sa 
tim njihovima sporovima, životnim stavovima i ponaša-
njem, uprkos znanju koje su posedovali i mudrošću u 
donošenju odluka, danas su oni običnom svetu još čud-
niji, bez ugleda, bez autoriteta. Filozofi spadaju u retke 
ljude koji razumeju stvari ali ne mogu ništa i učiniti da bi 
ono što jeste bilo drugačije no što jeste. Sve dosadašnje 
izmene sveta, od vremena Platona do danas, ostale su 
bezuspešne, a sve reforme u obrazovanju vodile su u sva-
kom novom pokušaju sniženju standarda u obrazovanju.

Da bi se danas stupilo na put obrazovanja i obra-
zovanosti, moguće je, pod pretpostavkom preosmišljava-
nja cilja čovekovog života kao posebne jedinke, pošto 
jedino obrazovanje omogućuje puno ostvarenje čoveka 
kao ljudskog bića; tek obrazovani čovek jeste u punom 
smislu te reči čovek. 

Ali, kakav je to cilj koji se može nalaziti pred 
savremenim iskreno mislećim čovekom? Obrazovanim 
čoveka čine opšta, univerzalna znanja, i obrazovanje 
počiva na saznajnim pretpostavkama, nikako ne na onim 
specijalnim znanjima koja čoveka mogu učiniti izvrsnim, 
uvaženim, dobro plaćenim zanatlijom i koja ga vode na 
put neposredne, praktične koristi.

115



Koji su putevi danas pred nama otvoreni kad 
znanje više nije odlučujuće za dobijanje mesta u druš-
tvenoj hijerarhiji? Ne vidim ni puteljak koji bi bio makar 
nagoveštaj  „iskoraka“ iz ravni svakodnevice i koji bi vo-
dio slobodi duha, životu u svetlu najvišeg dobra. Prema 
slobodnim ljudima, prema onima koji nestandardno mis-
le, najmanje su skloni današnji totalitarni sistemi koji 
obezbeđenje svog opstanka nalaze samo u svevlasti tehni-
ke i njenih metoda, iako tehnika (kao što nas je Hajdeger 
tome poučio) nije ništa tehničko. 

Ako i živimo u senci sećanja na veliko vreme grč-
ke obrazovanosti, kao i na vreme neohumanizma Getea i 
Humbolta, ne može se živeti večito pozivanjem samo na 
sećanja; mi se s našim problemima moramo izboriti sami 
na način kako umemo i koji nam omogućuju naše duho-
vne moći u kojima nam svest o znanju što počiva u sebi 
otvara nove ciljeve ka kojima moramo ići uprkos struji 
koja nas nosi u meonalnost.

(2019)
Pogovor

Kada se govori o sumraku obrazovanja, moglo bi 
se odmah reći da je tu pre svega reč o nestajanju jednog 
od nosećih stubova savremene kulture koja je doskora 
određivala naš pogled na svet, ukazivala na vitalne život-
ne ciljeve i načine njihovog dostizanja. Takvih sumraka u 
kojima se rušila dotad stvarana velika kultura tokom isto-

116



rije bilo je više: jedan se dogodio krajem antičke epohe, 
drugi krajem srednjeg veka, treći je započeo još krajem 
XIX stoleća i traje do danas, mada, u naše vreme dobija 
neke specifične karakteristike kakve prethodne epohe 
nisu poznavale. Ono što se danas događa i što je osnovna 
tema našeg mišljenja ima jednu paradoksalnu osobinu: 
ne može se jasno izraziti jer za to nemamo odgovarajuću 
adekvatne pojmove, a stari nam ne pomažu kako bismo 
mogli opisati ono što osećamo kao krajnje nepoznato što 
se sa svih strana svaljuje na nas čineći nam život koliko 
nestabilnim, toliko egzistencijalno nesigurnim.

Ovde se govori o sumraku, no to je fenomen koji 
ni u sferi umetnosti ili politologije nema jasno određeno 
trajanje; kao što su neke umetnički stilovi trajali stoleći-
ma, poput baroka, da bi tek mnogo kasnije i svoje ima 
dobili, a ljudi nisu znali da žive tek unutar jedne epohe u 
kojoj su se rodili i u kojoj će umreti, tako je i ovde slučaj.

Sumrak se nadvio nad nas, tmuran i neizvestan, 
nema u sebi ništa od one lepote pri zalasku sunca na 
Sunionu, mi ga živimo i tek ga delimično uspevamo odre-
diti oslanjajući se na istorijsko sećanje koje što više dose-
že u prošlost sve je bleđe i nerealnije. Sumrak traje.

Svi se slažu da je vreme u kojem živimo drugačije 
od prethodnog, ali u velikoj meri i od svih ranijih vreme-
na. Tumačenja koja se oslanjaju na Marksovu podelu 
društva na klase sve su manje funkcionalna. Isto tako, 
pozivanje na značaj srednje klase koja bi bila garant sta-
bilnosti nekog društva, takođe nije od velike koristi jer 
srednje klase nema. 

117



Ovako nešto reći, koliko god bilo tačno toliko je i 
paušalno i svi će preko tako nečeg preći kao preko nekog 
svima poznatog mesta. Međutim, nije sve u tome. Prome-
ne su svojstvo življenja koliko i trajanja u životu koji nas 
svojim tokovima nosi. Uvek je sve drugačije od prethod-
nog i uvek svi žele da se distanciraju od svega što su sma-
trali da čini njihov jedini i pravi život. No, nije stvar u 
tome. Sve razlike koje smo ranije proživljavali imale su 
svoje razloge, svoj smisao i sa njim i svoje opravdanje. 

Danas smo svedoci, i na nesreću učesnici, nečeg 
što se ranije nije dešavalo. Promena pogleda na svet i sa 
njom promena shvatanja o tome šta bi trebalo da budu 
principi života koji bi nam određivali svakodnevni dan, i 
sve što bi moglo da nam otvori prostor u kojem bismo 
mogli sa punim smislom živeti u okruženju naših bližnjih 
– sve to rasulo se kao piljevina na vetru. 

Mnogi će se prisetiti velikog španskog mislioca 
Hose Ortege-i-Gaseta i njegove podele društva na manji-
nu i agresivnu masu koja se buni, podele koja nije bila 
zasnovana na klasnom principu, jer tu najširu sebi samo-
dovoljnu masu, po rečima španskog filozofa, čine svi 
slojevi društva budući da je opredeljujući princip podele 
na dva društvena sloja bila sama svest ljudi i odnos 
prema svetu, a ne isključivo prema sredstvima i rezul-
tatima rada. Ortegin spis Pobuna masa (1930), u svoje 
vreme pobudio je velike diskusije ali je potom bio potis-
nut drugim događajima koji su iznedrili nove teorije i 
njegova teza dospela je u drugi plan da bi postala aktu-
alna u naše vreme koje karakteriše nestanak srednje klase 

118



koja je neko vreme kao tampon između više i niže klase 
bila stabilizujući i kohezioni momenat u društvu. 

Može biti paradoksalno, ali čini mi se da je ta 
bipolarna podela ponovo, i to u velikoj meri, aktuelna u 
ovo naše vreme, upravo i stoga što su i svi raniji problemi 
obrazovanja na izdisaju a sami principi vaspitanja siste-
matski pogaženi novim agresivnim antitradicionalnim 
postupcima nametnutim od agresivne manjine, koja za 
razliku od one o kojoj je još uvek optimistično govorio 
Ortega ima sve negativne karakteristike. Evidentno je da 
ruševine savremenog obrazovanja, ili onog što je od njega 
još ostalo, zahteva posebno izučavanje jer u naše vreme 
iskrsavaju novi momenti s kojima ranije epohe pa i ova 
što neposredno ostaje za nama, nisu mogle računati.

Ortega je smatrao da istoriju stvara izabrana ma-
njina, a da se potom ono što ona stvara prostire na celo 
društvo. U toj manjini on je video vladajuću elitu ali ne u 
platonovskom smislu, već sloj istinskih stvaralaca kojem 
vlast u suštini nikad nije pripadala, ali je zato bio aristo-
kratski u izvornom značenju te reči. Ta manjina stalno 
živi u napetosti, stalno je pred izazovima i stvaralački se 
odnosi pred stvarnošću. Postignuti nivo civilizacije njena 
je zasluga. 

Naspram te manjine je masa koja je lišena orijen-
tira i potrage za smislom onog što joj je sticajem okolnosti 
dato i koja pliva kuda je tok stvari nosi; čovek mase oseća 
sebe savršenim a ona ne oseća osuđenost na slobodu, i 
zato su njeni predstavnici članovi svih društvenih slojeva 
spremni da koriste sva dobra koja su zatekli kao posledi-

119



cu rada ranijih generacija a koja nisu stekli nikakvom 
zaslugom. Mase samo uživaju plodove tehničkog progresa 
ne misleći o tome šta je u njegovom osnovu. Zato čujemo 
nekog kako govori da je avionom leteo u Frankfurt ili 
kolima putovao u Frankfurt,  da taj uopšte ne shvata da 
on nije „leteo“ nego da su ga tamo preneli a da su leteli 
konstruktor aviona i pilot, da je on kolima „prenet“ u 
Frankfurt a da je kola vozio njihov konstruktor i proizvo-
đač. Mase samo koriste rezultate liberalne demokratije, 
primenjene eksperimentalne nauke i industrije. One su 
zainteresovane samo za svoje blagostanje, ali ne i za 
izvore tog blagostanja. Svojim skučenim horizontima 
mase istupaju na društvenu scenu i teže da zauzmu 
dominantnu ulogu u oblasti društvenog odlučivanja što je 
ranije bilo nezamislivo.

Osrednjih, bezdarnih ljudi bilo je i u ranijim 
epohama, ali, oni su uvek znali svoje mesto u društvu i 
nikad nije im padalo na pamet da s prividnim autori-
tetom raspravljaju o svakom problemu i da imaju 
odgovor na sve što se zbiva u kosmosu. Oni su za razliku 
od današnjih razularenih masa znali da slušaju, dok 
danas mase sve nalaze u samima sebi, za sve druge i 
drugačije odgovore predstavnici masa su gluvi i slepi ali 
stoga svima nameću svoje poglede.

Mase žive inertno, njih ništa ne interesuje da 
saznaju, one imaju svoje odgovore na sva moguća pitanja 
i kad nekog pitate da li je u knjigu o kojoj je reč čitao, reći 
će: nisam, ali ja o tome mislim (…). Zato mase ne mogu 
da misle ni o čemu što zalazi iza neposredne oblasti ko-

120



jom su okružene, bilo da su to predmeti ili ljudi. Oni čuju 
ono što hoće da čuju, oni znaju ono što misle da znaju. 
Ljudi koji čine masu umeju samo da koriste plodove 
civilizacije ali, kako Ortega kaže, ne znaju ni sluhom ni 
duhom njene osnove.  

 Problemi nastaju kad se mase osile, verujući da 
su dovoljne sebi i kad počnu da preuzimaju ne samo 
društvenu, već i državnu vlast, kad osiljene i ostrašćene 
počinju da terorišu manjine i umišljaju da su sposobne da 
upravljaju društvom ne shvatajući da su za to potpuno 
nesposobne, budući da žive u svom imaginarnom svetu u 
kojem ne postoji osećaj sumnje, jer mase vide samo sebe i 
smrtno mrze ono što one nisu i u čemu ne prepoznaju 
sebe. U svemu tome Ortega je video razloge krize Zapada 
koja je počela krajem XIX veka i koja postaje opšta tema 
mnogih mislilaca prvih decenija XX stoleća. 

Danas, stotinak godina kasnije mi se nalazimo u 
sličnoj situaciji, ali ne sa optimističnijim perspektivama 
kakve je u svoje vreme još video Ortega. U međuvremenu, 
naročito u poslednjih trideset godina došlo je do radi-
kalnih promena. Obesmišljene su i u svakom koraku se 
opovrgavaju tradicionalne moralne vrednosti, ne s name-
rom da se one prevrednuju, već da se iz temelja unište. 
Osporavaju se sami temelji kulture Novog vremena, ospo-
ravaju se religija i značaj porodice. Ukidanjem porodice 
dolazi do rušenja principa vaspitanja; deci bez ikakvih 
znanja, bez izgrađene samosvesti nameću se najperver-
znije dileme u kojima se ona ne mogu razabrati je ne zna-
ju ni pojmove kojima se s njima manipuliše. 

121



Da bi tako nešto bilo ostvareno i društvo kao 
zajednica ljudi zasnovana na moralnim principima bilo 
razoreno, ozakonjuju se jednopolni brakovi53 s pravom 
usvajanja maloletne dece što je samo prikriće za organi-
zovanu pedofiliju a kakvu u našem društvu već imamo na 
najvišem nivou. 

U vreme kad su narušeni autoriteti države, crkve i 
porodice, i kada se na ulici i u medijima počinju formirati 
pravila ponašanja, nove neformalne perverzne manjine 
sistematski nastoje da ozakone društveno destruktivno 
delovanje tako što će ono biti novo obavezujuće pravilo. 
Roditeljima se uskraćuje pravo vaspitanja i obrazovanja 
dece, obrazovanja u smislu njihovog formiranja, a ona u 
prvim godinama i ranoj mladosti nisu sposobna da 
donose ispravne odluke. Tako nešto u naše vreme ima 
pogubne posledice koje će do svog punog izražaja doći u 
najskorijoj budućnosti. 

Sa više strana i na najvišim međunarodnim insti-
tucionalnom nivoima čuje se da je srušena tradicionalna 
porodica a u poslednje vreme slušamo da i pravoslavna 
kultura i pravoslavne zemlje treba da budu uništene bu-
dući da su zaštitnici tradicionalne kulture.

Svima smeta ta „tradicionalna kultura“. Ona u 
sebi sadrži helensko-rimsku tradiciju kao i judeo-
hrišćansku. Ako se pogleda karta sveta, pola sveta treba 
biti ili uništeno, ili preobraćeno u nešto novo, nastajuće, 

53  U Kini se takve stvari uspešno leče primenom elektrošokova, ali 
otuda se nama vraćaju i neki naši najveći velikodostojnici na koje 
terapija, u slučaju da je i bila primenjena, nije delovala.

122



bez pravila i principa na kojima bi počivali odnosi među 
jedinkama. Principi na kojima je počivala ljudska zajed-
nica sada se sistematski uništavaju brisanjem tradicio-
nalnih civilizacijskih odnosa koji su počivali tokom čitave 
istorije na neumitnim biološkim zakonima.

U takvoj situaciji, koja nije više optimistična, kao 
ona u vreme Ortege, a s kojom nas spaja samo (1) podela 
društva na dve grupe: manjinu (elitu) i masu (društveni 
šoder), pri čemu ovde ovi pojmovi nemaju uobičajene 
sadržaje, jer manjinu ne čini tzv. današnja društvena elita 
zadrigla u žvakanju rezultata vlasti, već oni retki pojedinci 
koji pred sobom vide izazov stvaralaštva živeći izloženi 
stalnim izazovima i pod punom odgovornošću, dok veći-
nu (masu) čine svi samodovoljni sobom pojedinci bili oni 
intelektualci, lekari, pekari ili tehnička inteligencija. A 
kao druga zajednička osobina (2) mogla bi se izdvojiti 
nasrtljiva i agresivna dominacija mase, odnosno društve-
ne većine spremne da se samoproglasi sveznajućom i bez 
straha prihvati upravljanja u oblastima (pa i društveni-
ma) o čijim principima postojanja ne zna ništa. Opasnost 
je u tome što je ova poslednja spremna da se proglasi 
vladajućom sa svim elementima totalitarne vlasti a da 
pritom ne zna da ju je već davno opisao Radoje Doma-
nović.

Ono što u svemu tome izaziva očaj i do neba 
vapaj jeste stanje današnjeg obrazovanja. Njegovo siste-
matsko urušavanje opisano je iz svih aspekata, pomenuti 
su svi razlozi procesa koji je u toku, istaknute su sve nega-
tivne konsekvence i razlozi koji vode sumraku obrazova-

123



nja i njegovom svođenju na karikaturu onog što su bila 
opšta znanja ranijih epoha.

Vreme se u toj meri „ubrzalo“, o čemu sam govo-
rio u jednoj od ranijih knjiga54, da su ljudi prestali da 
čitaju; oni ne mogu da čitaju obimne knjige. Uostalom 
već je sredinom prošlog stoleća nastupila moda pisanja 
kratkih romana na stotinak strana, tekstova koji su se vek 
ranije nazivali esejima. U naše vreme ljudi više ne mogu 
da se skoncentrišu, oni jure od događaja do događaja, od 
činjenice do činjenice. Izgubila se sposobnost mišljenja 
celine, ljudi su postali površni i kad nekom kažeš, pa, 
pročitaj tu knjigu, tu ti je sve napisano i jasno obraz-
loženo, on će ti reći: ma, neću da čitam, ne pada mi na 
pamet, kaži mi u dve rečenice. Može se sve reći i u jednoj 
rečenici; ali nepristojnoj.

Doskora ljudi su nalazili vreme i imali koncentra-
ciju da pročitaju neku studiju; danas ne čitaju dalje od 
rezimea, a pisci su se dosetili da u same rezimee publi-
kovanih radova stavljaju napomene kako bi makar tako 
bili citirani. Romane čitaju bolesnici u krevetu, ili oni koji 
su polomili nogu. Reč intelektualac ostala je na prelazu 
XIX u XX stoleće kada su još uvek živeli velikani mišlje-
nja kojima se danas divimo ali ih više jedva razumemo, 
jer njihovo obrazovanje bilo je tog nivoa da im je bilo 
svejedno da li će ti privatno pismo napisati na staro-
grčkom ili latinskom jeziku. Poznavao sam takve ljude. 
Nove generacije su izgubile odnos spram prošlog i njegov 

54  Uzelac. M.: Fenomenologija našeg vremena, IKZS, Novi Sad 
2020.

124



značaj; malo njih je sposobno da majci napiše pismo i na 
maternjem jeziku.

U svemu što se danas dešava vidim još jedan 
momenat nepoznat ranijim epohama a koji me iskreno 
zabrinjava. Znamo da opšta, duboka, fundamentalna 
znanja nisu bila privilegija svih, niti su ona bila izvor 
zahvaćenosti ljudske egzistencije. Takva znanja bila su 
privilegija malobrojne duhovne manjine, ležala su u 
kneževskim i papskim bibliotekama ili manastirima, 
svima nedostupna, dobro čuvana. Setimo se da kad su 
Vandali posle duge opsade mesta Hipou, u severnoj Africi 
430. godine konačno ga osvojili i sravnili sa zemljom, dve 
stvari nisu dirali: crkvu i biblioteku tadašnjeg episkopa 
Aurelija Avgustina (koji je umro u tom gradu nekoliko 
nedelja ranije). Oni behu varvari. A ko behu oni koji su 
1915. kao prvo bombardovali Arhiv Srbije na Kalemegda-
nu, ko behu oni koji su u Beogradu aprila 1941. kao prvo 
bombardovali Narodnu biblioteku? Zar to nije već bio 
znak da se odnos spram biti znanja promenio? 

Jedan od zaključaka mogao bi biti u tome da 
znanje i njegovi nosioci, i dalje žive u spisima u knjižnoj 
formi ali da nemaju više raniji status. Knjige se daleko 
manje poštuju. Njihovo uništavanje postaje svakodnevna 
stvar a ne zločin kako se to svima činilo pre osamdeset i 
više godina. Nekad je, vekovima, svet patio za gubitkom 
Aleksandrijske biblioteke, danas je više niko i ne pominje. 

Šta u svemu tome danas najviše zabrinjava? Ne 
gubitak interesa za onim što daje objašnjenje smisla 

125



čovekovog opstanka u kosmosu, već užasna činjenica da 
više nema ljudi spremnih da se tome posvete. 

Izgubljeni su centri znanja kao što su nestali i 
ljudi sposobni da u ta znanja prodru, da ih razumeju i 
očuvaju. Svo ljudstvo na ovoj planeti, jedinoj postojećoj u 
ovom trenutku u svemiru, vraća se na svoj početak. Pada 
u prazninu.

Svim ljudima ovladao je osećaj nepotrebnosti 
opšteg, dubokog znanja o tome ko smo i gde smo i svest 
da se u bilo šta može sumnjati. Ljudi su u prvom redu 
ograničeni svojom uskom specijalizacijom; ona im ne 
dozvoljava da misle ni temelje oblasti u kojoj se svojim 
delovanjem nalaze a ne celinu svega što determiniše naš 
okružujući svet. A on se iz generacije u generaciju menja 
jer ga određuju oni koji u njemu žive. Danas znanje o 
opštem za većinu ljudi nije od prvorazrednog značaja: 
njima je jedino stalo do toga da žive u svojoj kućici puža u 
koju se svakog časa mogu povući i izbeći odgovornost za 
druge i bilo šta što je van njihovih neposrednih interesa. 

Znanja koja se nalaze van kruga neposrednih 
egzistencijalnih interesa, van svega što je potrebno za 
golo preživljavanja, proglašavaju se izlišnima, stavljaju u 
zagrade u najboljem slučaju i više se njima niko ne obra-
ća. U tome je jedan od bitnih razloga redukovanju obima 
neophodnih znanja i sužavanju granica obrazovanja. Ob-
razovanima se smatraju oni što su sve manje obrazovani.

Nivo obrazovanja postepeno pada, sužava se 
obim znanja, pritom ostaju zvanja. Reč je ne o nekoj 
anomaliji, već o opštoj tendenciji koja zahvata sve. Sa 

126



sužavanjem obrazovnog prostora smanjuju se i merila. 
Sve se postiže manje, s manje napora, ali ne ni sa iluzijom 
da u tome imamo jasnu formu gubitka u napredovanju. 
Nema načina da se vidi degradacija obrazovanja, jer 
nema načina za sprovođenje poređenja. Sve egzistenci-
jalno je nepotrebno (jer se bez njega može), i pritom, 
budući da je praktično neprimenjivo - prestaje da postoji, 
pošto se smatra izlišnim i ništavnim. Čovekov svet se 
sužava.

Sve su ovo razlozi zašto se izmenilo obrazovanje, 
zašto su udžbenici površni, na brzinu pisani (jer zna se da 
neće dugo trajati, a i pisani od nekompetentnih ljudi), 
zašto su novi nastavnici malo obrazovani (jer su malo i 
učili), a ako su nešto čak i naučili, to je bilo iz raznih 
„Wikipedija“ koje su kreirane za plebs i gde na prvim 
stranama se kaže da niko ne snosi odgovornost za tačnost 
izloženih činjenica. Već to kazuje da se na taj način stvara 
nekakav virtuelni svet kakav zapravo nikad nije ni posto-
jao, da u većini slučajeva nemamo za posla sa istinom, već 
sa njenom karikaturom, ili groteskom koja odgovara no-
vom vremenu ali nema nikakvih odnosa sa onim što se 
nekada dešavalo, noseći u većini slučajeva punu odgovor-
nost za ono dogođeno.

Danas neobrazovani uče neobrazovane. To i nije 
strašno u slikarstvu gde dela traju koliko traju, strašno je 
u medicini i arhitekturi ili građevinarstvu, strašno je u 
mašinstvu i brodogradnji, tamo gde radi se a da ne znaju 
se osnovne stvari od kojih zavisi ljudski život.

127



Tzv. Bolonjski procesi imali su za cilj da snize ni-
vo obrazovanja i da njegov sadržaj koliko je to moguće 
vulgarizuju, kako bi stvarali nekakve izvršioce jevtinih 
usluga koje u razvijenim zemljama niko neće da radi; tak-
vo obrazovanje postalo je krajnje pragmatično i ono je iz 
svog procesa isključilo svaku vaspitnu dimenziju, i to u 
situaciji kad je samo vaspitanje ugroženo i u velikoj meri 
ukinuto razaranjem porodice kao mesta prvih koraka u 
vaspitanju i oblikovanju buduće ličnosti. 

Otimanjem dece iz porodice, bukvalno, fizički, ili 
edukativno, zabrana da roditelji utiču na razvoj svoje dece 
u ranim njihovim godinama vodi stvaranju društva koje 
ćemo imati priliku da vidimo kroz nekoliko decenija. Nji-
hovo sistemsko oblikovanje anti-vrednostima koje im na-
meću masovni mediji tek će dovesti do raspada svih obli-
ka društvenih veza koje poznajemo.

Čemu nas vodi sve ovo što se dešava a na šta 
nismo kao pojedinci sposobni da utičemo?

Ako nas je istorija dosad nečem možda i naučila 
(podsećanjem na neke od sličnih situacija pred kojima su 
se ljudi u prošlosti našli), mada, mnogo je onih koji tvrde 
da nas ona ničem ne može naučiti i da sva saznanja, kori-
sna za donošenje određenih odluka po analogiji, dolaze 
prekasno, onda bi to mogla biti konstatacija o tome da 
progres nije oličen u nekom trajnom napredovanju, i da 
društvo nema u sebi ugrađene pozitivne kulturne gene. 

Kao što je helensko-helenistička epoha u VI 
stoleću došla do svog neumitnog kraja i završetka u 
trijumfalnoj pobedi varvara (ne samo spoljašnjih, već i 

128



unutrašnjih, jer su sami Rimljani prihvatili da s varva-
rima podele njihove vrednosti), kao što su istinsko 
hrišćanstvo (Avgustin, braća Sen-Viktor, Duns Skot, 
Robert Grosetest, Majstor Ekhart i Kuzanski), ali i 
aristotelizovana visoka sholastika (uprkos svoj veličini 
Bonaventure i Tome) morale da pokleknu pred novim 
izazovima s kojima im se suprotstavila Renesansa s 
pozivom vraćanjem antici, kao epoha novog duhovnog 
krisisa, konačno, kao što je epoha narastajućeg huma-
nizma koji počinje s Dekartom i oličava se nakon dva 
stoleća u apsolutnom racionalizmu Hegelove filozofije, 
dogodilo se da je krajem XIX stoleća, dospela Evropa u 
krizu koja traje i danas, nakon jednog dobro započetog, 
pa posustalog stoleća, opet obrazovanje sa svim vredno-
stima i svojim najuzvišenijim ciljevima pada u ponor u 
kojem će se možda u nekom trenutku morati da otvori i 
put naviše, i nastupi vreme obrata, čas kada će istinski 
krisis biti prevladan, kao što to biva u slučajevima uspeš-
nog lečenja i onda dok se spas još ne nazire, ali kairos 
postoji.

Ali, uvek postoji ali. Niko ne može sa sigurnošću 
tvrditi da će nam neke pretpostavke ostati, da ćemo bu-
dućnost moći graditi na racionalnim osnovama. Kako 
stvari stoje, budući da je hrišćanstvo, posebno pravosla-
vlje, javno napadnuto zbog zalaganja za tradicionalne 
vrednosti na kojima vera i počiva, pozitivan progres ili 
optimizam posve su sumnjive opcije. 

Društvo, ljudska zajednica u celini potpuno se 
raslojava, i ne na klase, ne čak ni na manjinu i mase, kako 

129



je govorio Ortega, već na dve grupe ljudi koje se još uvek 
jasno ne vide, ali se polako naziru: jedna je viša grupa 
(manjina, za koju nije adekvatan više ni izraz klasa, jer je 
to pojam ekonomske prirode, ali ni elita, jer je taj pojam u 
poslednja dva veka nakupio toliko naslaga različite vrste 
poput kamenog grebena prekrivenog školjkama i pod-
vodnim biljem), a druga niža grupa. Dok prvu grupu, po 
logici manjinsku, karakteriše kritičko mišljenje i čitanje 
knjiga kao glavnog izvora informacija, drugu grupu, apso-
lutnu i može se reći vladajuću većinu oblikuje internet i 
život u virtuelnom svetu koji je determinisan digitalnim 
tehnologijama putem kojih se tom masom vešto manipu-
liše.

Za ovu nižu grupu, obrazovanje, više od elemen-
tarnog, nije potrebno i zato se obrazovanje sistematski 
redukuje za zadovoljavanje njihovih elementarnih potre-
ba na njihovom atavističkom nivou. U nizak nivo obrazo-
vanja ugrađena je i averzija prema potrebi za višim obra-
zovanjem i istinskim usavršavanjem a ne njegovom 
simulacijom. Na tom nivou postoje fakulteti za razne 
specijaliste i menadžere (istina postoje fakulteti i za prave 
menadžere, no tamo obrazovanje nije besplatno već 
iznosi 30-50.000 evra po semestru). 

U vreme kad mediji vladaju svetom i dok im 
veštačka inteligencija sve brže preuzima moć, ljudi misle i 
veruju u ono šta im se neposredno nameće a to može biti 
posebno efektno ako za usvajanje takvih „znanja“ nije 
potreban poseban misaoni napor već se sve što se progla-
šava za „jedinu istinu“ može dobiti na baznom nivou. 

130



Čitanje Sofokla, Tukidida, Prokla, Dantea, Šekspira ili 
Nabokova jeste luksuz koji je za većinu, što je čine niži 
društveni slojevi, besmislen, posebno za one koji obrazo-
vanje vide kao pripremu za rad na tržištu ne shvatajući da 
će im, posle završenih novih hibridnih fakulteta a i starih 
obogaljenih, osnovno oruđe rada biti krpa i metla.

Posledica gore podvučenog svodi se na to da do-
lazi kraj humanističkim idejama o opštečovečanskom 
usavršavanju i razvoju humanizma, da je obrazovanje bilo 
značajno i bitan pokretač društvenih promena, a da ono 
sada uz opšti aplauz nižih slojeva kao svima nepotrebno 
atrofira i svodi se na poznavanje nekih elementarnih 
tehničkih funkcija čija osnova nikom nije jasna, ali to je i 
nepotrebno, jer cilj su slike koje mediji donose namećući 
ih kao prave društvene ciljeve u svrhu manipulisanja 
ljudima tako što će njihovo neznanje biti pretpostavka 
opšteg jedinstva. 

Razumljivo je zašto novo prošireno izdanje knjige 
Filozofija obrazovanja, gde su bila na kraju uključena i 
ova pet poglavlja nije dobilo 2025. finansijsku podršku 
Sekretarijata za kulturu Vojvodine uz obrazloženje da 
obrazovanje nije neka značajna i bitna tema u ovo naše 
novonastalo vreme. Biće da su donosioci takve odluke 
potpuno u pravu, i u nastavku, u drugom delu ove knjige, 
pokušaću da objasnim zašto su članovi komisije koja je 
odlučivala o podršci knjigama za štampu bila u pravu.

Svedoci smo i učesnici nastajanja jedne potpuno 
nove epohe s uravnjenim mislima i pogledom uprtim u 

131



sivi horizont koji je postepeno sve tamniji. Razloge tome 
treba razumeti i pojmovno razjasniti.

(2025)

132



II. RA ANJE NOVE REALNOSTIĐ

133



Uvod

Očigledno je da se u ovo poslednje vreme  - ne na-
šom voljom i još manje ne našom krivicom – nalazimo na 
prelazu u drugi svet. U čemu se ispoljava očiglednost tog 
prelaska koji ne možemo ne prevideti, a ni smatrati da ga 
nema, a da se hteli mi to ili ne priznati, on odvija u tišini, 
da o njemu ne treba jednoznačno govoriti a ni misliti, jer 
sve što sad jeste nije uveliko ni jasno, ni mišljenju do 
kraja prozračno? Osećamo da sve nije više kao pre, oseća-
mo da se sve oko nas menja, da svaka naša reakcija ne 
nailazi na do juče jasne jednoznačne i poznate nam odgo-
vore, da sve što činimo nailazi na često nepoznat nam 
otpor, da nismo više „svoj među svojima“, da sve oko nas 
toliko je strano, da sami sebe više do kraja ne razumemo.

Svet se izmenio i svi se osećamo strancima, nepoz-
nati drugima a i sebi, odasvud na znana nam pitanja stižu 
neznani odgovori koje mahom ne razumemo jer nisu ni 
na našem znamon nam unutrašnjem jeziku, niti za njih 
imamo ključ da bismo mogli znati kako u novoj situaciji 
reagovati. Sve nam izgleda isto, a ništa nije isto; sve je iz 
osnova različito. Posledica toga je krajnja usamljenost u 
nepoznatoj realnosti koju ne prepoznaje-mo. Živimo sami 
sa sobom, pretresamo osnove svojih nedovršenih proje-
kata, u uverenju da negde u njima beše neka latentna 
greška, da nisu bili do kraja domišljeni, jer nema drugog 
načina da razumemo način na koji sada grešimo, i dolazi 
nam da sebe pitamo, poput pravednog Jova: gde je greš-
ka, u čemu je greška. A pitanje je prastaro, pitao se isto 
tako i Ovidije na obali Ponta dok nije odgovor našao u 

134



samom sebi tako što je prestao da se pita i piše pesme na 
jeziku skita, pod kišim njihovoh strela, a koje nam nisu 
sačuvane. Ostala su nam samo njegova pisma, neuslišane 
molbe i pitanja. Sve se to rasulo pod talasima mora i mož-
da je u tome i jedan od mogućih odgovora. Ostavimo mo-
ru da sve to zaravni i izbriše ostavljajući na obali glatke 
belutke kao svedošenje nečeg što se ne da do kraja slaba-
šnim ljudskim umom razjasniti.

Ali, ima i onih onih koji se time ne mogu zadovo-
ljiti, onih koji hoće da makar sebi razjasne šta se to desilo 
i promenilo u osnovi sveta u kojem jesmo a koji ne može-
mo više do kraja razumeti na način kako su to činili naši 
prethosnici uvereni u logičnost osnove sveta. 

U prethodnom poglavlju izložen je u nekoliko kora-
ka, fragmentarno, niz simptoma koji bi trebalo da pomog-
nu u tumašenju našeg vremena i promenama kojima je 
ono sve drastičnije izloženo. Smatrao sam da su sve pro-
mene počele prvo da se manifestuju u sferi obrazovanja i 
načinu očuvanja tradicijom stečenih znanja. 

Ne manji uticaj sve vreme dolazio je i iz izmenjene 
sfere društvenih odnosa, duboko potrešenih nizom novih 
faktora na koje ljudi u mnoštvu slučajeva usled sopstvene 
zatečenosti njihovim novim formama nisu supeli da nađu 
prava rešenja niti načine uspešnog reagovanja. Nije tu 
bila reč samo o mehanizmima samoodbrane pred agresiv-
nom pojavom novih medija koji su počeli da iz osnova 
menjaju čovekov pogled na svet, već i o nesposobnositi da 
se pojedinci na nov i adekvatan našin orijentišu u sredini 

135



novih intersubjektivnih odnosa koji se upravo uspostav-
ljaju. Sve to nije moglo ne biti uočenu u nizu promena 
koje su se počele dešavati u oblasti umetnosti menjajući 
joj karakter uvođenjem novog odnosa čoveka prema deli-
ma koja su se doskora smatrala umetničkim, a i prema 
samom mestu umetnosti u kontekstu celine novouspos-
tavljenih društvenih odnosa koji su svoju opštešireću 
agresiju prostirali i na svet umetnosti koji sve vreme ima 
koliko labavu, toliko i problematičnu unutrašnju struk-
turu.

Ne može se prenebregnuti agresivnost prisutna u 
novonastajućem svetu koji se sve više otuđuje od ranijih 
merila koja su određivala svet umetnosti; ono što sad po-
činje da se ispoljava u umetnosti u času pojave i širenja 
veštačkog intelekta čije narastajuće granice još se ne na-
ziru, kao ni opasnost koja sa svim dobrim momentima 
koji otud ističu, tek će uskoro biti vidna i imati posledice 
koje mi još ne znamo, no za koje se mođemo pripremiti 
polazeći od revolucionarnih promena u modernoj i naj-
novijoj umetnosti poslednjeg stoleća, koje su koliko pro-
tivrečne toliko često na prvi pogled i lišene smisla čije 
razloge tek kasnije uočava i delimično uspevamo da 
razumemo, budući da je sve još u nastojanju i da često      
naizgled definitivni zaključci često bivaju pogrešni i 
posledica isključivosti koja se manifestuje na različite 
načine, najčešće negativno po njihove zastupnike. 

Sve to samo još jednom ukazuje na opravdanost 
stava da se odvija prelaz u jedan drugi svet, u jedan drugi 
sistem vrednosti, u svet koji postoji po drugim pravilima i 

136



u kojem čovekova delatnost često ima po njega nepoznate 
posledice kkakve on ne očekuje niti je na njih spreman da 
odgovori. Boravak u poznatom se završava i navešćuje se 
nešto novo i drugačije; razume se reč je ne o nekom tre-
nutnom prelazu, već o prelaženju, o procesu koji se godi-
nama i decenijama odvija. Vreme je nestabilno i sve u 
njemu, poprimajući drugačija značenja, ukazuje na nešto 
novo, na rađanje i nadolazak nama nepoznatog sveta koji 
je u odnosu na ovaj naš - drugi.

1. Putovanje iz poznatog

Ne bez razloga otvara se pitanje o tome koje su 
karakteristike upravo pomenutog, već više puta temati-
zovanog  drugog sveta u koji očigledno i neminovno za-
lazimo, a što jasno osećamo, mada do kraja ne razume-
mo? Na dešavanja oko nas sve manje utičemo, ne znajući 
ništa izvesno o svemu što nam se nameće kao nešto što 
„navod-no“ samo po sebi jeste. Najmanje smo svesni 
načina prelaska u taj drugi svet, a pre svega onog što nas 
sa one druge strane svega nam dosad poznatog očekuje? 

Dva su to ključna pitanja koja dominiraju našim 
vremenom (prevedenim u trajanje), prepunom neizves-
nosti, ali jednako i duboko prepletena i povezana tana-
nim nitima novonadošlih misli o novom, te nije jasno 
kojim redom treba tražiti na njih najprimereniji, njima u 
svakom smislu najadekvatniji odgovor. Jer, odgovorâ 
ima, ima ih raznih, ali teško da se mogu naći, našem 

137



vremenu odgovarajući, pošto dolaze do nas iz prošlog 
sveta koji imaše svoja merila za one koji su bili aristokrate 
duha i određivali sliku sveta a ni nalik nadobudnom polu-
svetu koji hara predstavama što oblikuju naše vreme.

Taj drugi svet već svojom drugošću nedvosmisleno 
i krajnje jasno potvrđuje kako je to neki novi svet različit 
od starog koji znamo i iz kojeg sa svim svojim znanjima i 
verovanjima dolazimo; jasno se vidi da je to svet koji se iz 
osnova razlikuje od onog postojećeg pre vremena koje je 
najavljivao ap. Pavle u svojim besedama Korinćanima na 
obali večno ustalasalog mora a pored žrtvenika posveće-
nog nepoznatom (nadolazećem) bogu. 

Mnogo se odgovora u međuvremenu nakupilo, 
mnogo smislenih nastojanja kako bi se načinila makar 
najmanja odstupnica za suprotstavljanje svemu onom što 
bi nas moglo dopasti s one strane granice poznatog vre-
mena. 

Vremena jesu razna. Kazuju kako Kant nije mogao 
da se opredeli kakvo da mesto muzici odredi u svom 
filozofskom sistemu. U jedno vreme, smatrao je kao i 
njegovi prethodnici, da ona mora zauzeti najviše mesto, 
ali u drugom, kad su ga do granice nerava dovodile hor-
ske probe iz jedne od susednih kuća, on joj je dao najniže 
mesto. U prvom slučaju, vodio se za svojim principima, 
ali u drugom, izluđen horskim pevanjem, on je muzici 
dodelio poslednje mesto. Ne znamo da li mu je više sme-
talo loše pevanje ili narušavanje tišine u nemogućnosti da 
sabere misli.

138



Na to se mogu nadovezati razne priče, poput one: 
ko zna kako bi se neko osećao kad bi se našao u raju gde 
su anđeli imali beskonačne horske probe; možda bi mu 
bilo bolje da se našao u prvom krugu pakla gde bi se sreo 
sa velikim grčkim, prehrišćanskim filozofima od kojih bi 
imao šta naučiti; no, ostavimo te priče po strani jer one su 
lepi primeri vremena kojem pripadaju, ali, s druge strane, 
u dubokoj meri, dotiču i probleme ovog našeg vremena, 
što bi nas s punim pravom u velikoj meri moglo iznena-
diti.

*
Život u vremenu otuđenom od svojih korena ne 

može biti u isto vreme i život dostojan vremena i bitnih 
odgovora koji se pred njim otkrivaju. Veliki Grci bili su 
svesni toga  i u njihovo vreme slava pojedinaca nije mogla 
biti viša od slave grada kojem su pripadali i kome su svo-
jim delom donosili korist i ugled, a nadasve slobodu. 

Zato je veliki grčki pesnik Eshil, sa kojim počinje 
istorija grčke drame, autor preko osamdeset dela, pred 
kraj života rekao da mu na grobu, uprkos slavi svega što 
je stvorio, zapišu: učesnik bitke kod Maratona. 

U toj bici (490), pored Eshila učestvovali su i 
proslavili se Temistokle i Aristid, kao i deset godine 
kasnije kod Salamine (480), i sledeće godine kod Plateje 
(479). Možda će se bolje razumeti taj veliki grčki duh, koji 
je oblikovao duhovnost i moralnost koja dopire do nas i 
naših dana, ako se pomene kako dvadesetak godina pred 
smrt Aristida Pravednog (530-467), na prvom izvo-đenju 

139



Eshilove drame Sedmorica protiv Tebe (proleće 467) kad 
glumac govori o vraču Amfijaraju55,:

ne želi da se čini, već da to i bude, najpravedniji
(stih 591)

svi gledaoci se okreću i gledaju u Aristida „osećajući da on 
tu vrlinu poseduje najviše od svih drugih ljudi“ (Plutarh, 
Aristid, 3).

Jer, ne zaboravimo, a da bismo razumeli kontekst 
ovog događaja, Aristid, iako je ostrakizmom,  tridesetak 
godine ranije i bio  prognan iz Atine, kao i kasnije Temi-
stokle, koji je svojevremeno doprineo Aristidovom pro-
gonstvu u ime zaštite demokratije, nikada nije prestao 
biti veliki Grk i Veliki Atinjanin spreman da se bori za 
svoju otadžbinu uprkos nepravde kojoj je ranije bio izlo-
žen. U suštini, nije tu bilo velike nepravde, već postojanje 
opravdanog straha da bi najpopularniji i najuticajniji 
građanin u jednom času mogao uspostaviti tiraniju i uz 
pomoć svojih pristalica i većine naroda ukinuti demokra-
tiju.

Isto se dogodilo i u slučaju Temistokla, prognanog 
od Atinjana, neko vreme posle pobede kod Salamine slav-
ljen, a potom prognan kako ne bi dobio previše vlasti, da 
bi potom dobio sve velike privilegije na persijskom dvoru 
kod onih istih Persijanaca (koje je u tri ranije bitke pora-
zio), ali, kad je trebalo da na strani Persijanaca pođe u 
pohod protiv Grka u Egiptu, on to nije mogao učiniti i 

55Reč je o jednom od šestorice saboraca Polinika koji mu u borbi 
pomažu da dođe na vlast u Tebi (budući da mu ranije dogovoreno 
pravo osporava brat Eteokle, koji je u tom času oličenje vlasti i koji 
neće da se povuče i vlast preda svom bratu).

140



izvršio je samoubistvo (a taj postupak Persijski kralj je 
duboko poštovao).

U tom poslednjem postupku Temistokla do 
izražaja je došao njegov odnos prema svom narodu, 
prema svom gradu i prema svom poreklu (koje je obave-
zivalo), a što je bilo više od svih nagrada koje bi se u 
zemnom životu mogle primiti od sugrađana. Aristid 
Pravedni (dobivši taj epitet od svog naroda) bio je isto 
takav. Država, njena sloboda, i njena neokaljana slava 
behu uvek iznad svega što je činilo smisao života poje-
dinca i to beše maksima kojoj je Aristid uvek bio privržen, 
pa čak i na svoju štetu. 

Mislim da je to bio izraz veličanstvenog duha koji 
je stvorio veliku grčku istoriju narednog stoleća, duha koji 
je bio koliko grčki, toliko nekoliko stoleća kasnije i rimski; 
jer, Rimljani su se do te mere vaspitali i odnegovali na 
principima grčkog duha, da se ne može tek tako prevideti 
veliko herojstvo i duhovna nepristrasnost kad je reč o na-
ma najizvesnijim njihovim državnicima, kao što behu, 
Ciceron, Katon mlađi, ili Pompej. 

A oni imali su već uzore i u Demostenu (koji je 
izvršio samoubistvo ne dozvolivši poteri da ga obezglave, 
kao što su to kasnije Cicerona)  i u slavnim grčkim 
besednicima, i dovoljno je podsetiti na Katona mlađeg 
koji je pred smrt u ranu zoru (nakon što je celu noć čitao 
Platonovog Fedona) sebi oduzeo život, ne dozvolivši 
Cezaru da ga pomiluje i potom na kraju svog trijumfa 
pogube na izlazu iz grada (kao i sve poražene učesnike 
povorke pobeđenih, što tada beše običaj).

141



**
Kad je o našem vremenu reč, ne znamo kakvo je to 

naše, novonastalo vreme. Uzoritih ljudi, kakvih beše u 
starim vremenima, danas više nema i niko ih ne pominje 
niti se na njih poziva. Govoriti stoga o antičkim prime-
rima, i pozivajući se na njih, možda nije najbolji način 
građenja konteksta za razumevanje nas samih u kontek-
stu vremena koje nas je zadesilo; za tako nešto nema uzo-
ra ni u nama bližem vremenu, u srednjem veku (možda je 
izuzetak religiozni fanatik Savonarola). 

Naše vreme je vreme kojim su ovladali duhovni 
probisveti što ne znaju ni gde su se našli, ni zbog čega, ali 
dovoljno moćni da nam određuju vreme i način života i 
smrti. 

U tom smislu, ovo je vreme individua bez ikakvog 
sopstvenog smisla ili želje da sebe održe u životu. Svi ti 
predstavnici polusveta i duhovnog šodera, sebe vide u 
jedinom sada, i njihovo kreštanje po ulicama odraz je 
tuge, nemoći da se integrišu u bilo kakve smisaone druš-
tvene tokove, jer im to njihova neobrazovanost ne doz-
voljava, a sujeta ne omogućuje da se domognu onog što bi 
moglo biti bitno u nadolazećem vremenu, koje, kao i 
svako drugo, jeste izazovno i kojem se ne možemo sistem-
ski na jednak način odupreti, kao što se to moglo činiti 
nekad, u stara vremena.

Ali, uprkos svemu, i to naše vreme, ma koliko no-
vo, nama još uvek je po mnogo čemu nepoznato.

 Novost tog vremena čini se, jednim svojim spo-
rednim delom, perverzno ništavna, kao i informativni 

142



svet preplavljen quasi-elitama, što sve što se moglo u sferi 
doskora znane nam visoke kulture uspešno moglo obez-
vrediti i izvrći ruglu, stvorivši nešto drugo, što nije novo, 
ali je svojom destruktivnom formom otvorilo put u nepo-
znatu, zamagljenu realnost. Nemi smo svedoci nastale 
promene, nemoćni i obespravljeni.

Ovde smo. 

2. Putovanje u nepoznato

Nemam nameru da se opet i iznova vraćam na 
primere koji su staru Grčku načinili velikom za sva 
vremena i niko potom nije mogao ma šta da kaže, a da ne 
bude u odnosu spram nje, spram njenih vrednosti i 
nadasve moralnih i etičkih principa, koji određuju, 
dominiraju i nadmašuju sve potom stvorene međuljud-
ske odnose, utičući na odlučan način i na svu potonju 
istoriju vizantijske, a potom i evropske civilizacije do u 
naše vreme i to u onoj meri koja ima za jedini cilj da joj 
ostavi principe sveopšte ljudskosti. 

Šta je danas, u naše poslednje vreme, to što se još 
uvek naziva evropska civilizacija, to je posebno pitanje. 
Ako se o tako nečem i moglo govoriti početkom proteklog 
stoleća, pa i do tridesetih godina XX stoleća, u naše 
vreme, kad je vlast u evropskim zemljama okupirao 
neljudski, nacistički doskora prituljeni antiljudski sistem, 
a danas svakim danom sve agresivniji (nastavljen u 
potomcima tih istih nacista), govoriti o smislu i kulturi 
Evrope postalo je krajnje problematično i degutantno, jer, 

143



Evropa (u tradicionalnom značenju te reči) je jedno, a ovo 
što se pod njenim okriljem zbiva nema nikakvih dodirnih 
tačaka spram tradicionalnih vrednosti koje su je odliko-
vale u poslednja dva stoleća.

Najmanje što se u ovom času može reći, bilo bi u 
visoko istorijskom i kulturološkom smislu, ukazivanje na 
evropsku kulturu nastalu isključivo pod uticajem vizantij-
ske civilizacije i njenih vekovnih vrednosti, ali do toga se 
evropska vladajuća politička misao ne može u naše vreme 
uzdignuti. 

Jasno je da se “evropska kultura“ ne može odrediti 
pozivanjem na iskaze predstavika postojećeg političkog 
javnog mnjenja ali, ono što se nalazi po evropskim 
muzejima i arhivima ne može se prebrisati u jednom 
danu i potisnuti iz svesti naroda kao da to nije nikad 
postojalo (čak ni malicioznim falsifikovanjem starih 
dokumenata u navodnim kritičkim izdanjima), već jedino 
vraćanjem najvećeg dela umetničkih predmeta onim 
zemljama iz kojih je pokradeno, počev od Akropolja, 
Pergama i pokradenih dela koja krase Rim. 

Evropa postoji još uvek u geografskom smislu, ali 
više ne i u kulturnom. Evropa nema kulturu i njeni narodi 
ubrzano klize u kameni vek gradeći novu epohu primitiv-
nih kanibala nezainteresovanih za ono što im je prethodi-
lo i to će biti posebna tema ovog spisa).

Drugo je pitanje u kojoj će meri ono nekad zna-
čajno što je činilo istinsku istoriju u veoma bliskom vre-
menu biti jednim potezom uništeno i zamenjeno internet-
pričama koje će za većinu na ovoj planeti biti jedina stvar-

144



nost, jer nametanje svesti ne može se ni zaustaviti ni 
njime očuvati vreme ranije. 

Arheologija znanja iznova će za pojedince biti put 
u posebni svet, ali taj svet većini ostaće nepoznat. Ovde se 
pod arheologijom misli osmišljavanje prapočetka, ali ne 
puka refleksija o prapočecima nego reaktiviranje prapo-
četaka i sedimentiranje njihovog smisla. Pred nama je 
zadatak daleko složeniji no što se u prvi mah misli; nije tu 
reč samo o pukoj rekonstrukciji, već o nadograđivanju 
smisla na ono što je rokonstruisano na malim fragmenti-
ma znanja koja su nam došla iz Aleksandrije i možda i 
Pergama i mi ne možemo znati ta znanja ranijih vremena. 
Otvoreno je pitanje i ko je mogao imati uvid u dela 
Aleksandrijske biblioteke, a kažu, tamo je bilo preko 
sedam stotina hiljada knjiga i rukopisa, da ne pominjemo 
tada još postojeću konkurentsku biblioteku u Pergamu 
čije je kamenje potom po svetu razvučeno. Šta je tu 
mogloostati od znanja koja su bila među njihovim 
zidovima. 

Kao prvo, do toga što se u ona bitna vremena 
događalo, nikome nije danas, u ovo naše vreme, bitno 
stalo, jer ti primeri malo kome nešto još znače, budući da 
i oni sami pripadaju epohi čije najviše domete naše doba 
više ne domašuje, a kao drugo, sve vrednosti grčko-
rimske i judeo-hrišćanske epohe, sada su zamagljene i 
potisnute u drugi plan zahvaljujući bizarnim podsmeš-
ljivim „vrednostima“ koje su se u naše vreme formirale 
pod okriljem svakodnevne ostrašćenosti malih, u sebe 
zagubljenih pojedinaca, ali uz pomoć svevlasnih medija i 

145



mreže digitalnih odnosa koji menjaju svest pojedinaca i 
ljudima nameću svoju realnost čija slika nije slika onoga 
sveta koji je bio niti daje uvid u ono što se danas uistinu 
dešava. 

Smatram da je i ovo što je do nas došlo, iz dubina 
prošlosti, krajnje veličanstveno, a što nam daje makar 
delić snage da istrajemo u vremenu današnjem i to u onoj 
meri u kojoj smo sposobni da se suprotstavimo iskrivlje-
noj slici prošlog i sadašnjeg koja nam se nasilno nameće.

Šta bi se desilo da je sačuvana Aleksandrijska 
biblioteka sa toliko hiljada rukopisa (kažu da je samo 
tada, nekoliko stotina godina posle smrti Demokrita, 
tamo bilo još uvek preklo tri stotine njegovih dela, a o 
čemu nam svedoči deo sačuvanog kataloga knjiga), a 
Demokrit nije imao ni učenike, ni školu gde bi se njegovo 
učenje moglo negovati, mada je njegov uticaj bio još 
godinama toliko veliki da, delom i njegov savremenik, 
Aristotel nije bez razloga rekao da je Demokrit čovek „koji 
je o svemu dobro porazmislio“; a da je bio odista veliki 
svedoči i namera sujetnog Platona koji je u jednom 
trenutku hteo da sakupi sve Demokritove rukopise i da ih 
spali, a od čega su ga odgovorila dvojica pitagorejaca upo-
zoravajući da su se rukopisi Abderićanina već nalazili u 
rukama velikog broja ljudi. 

Da je sve bilo drugačije, sada bismo morali svu 
istoriju prepisivati, sva shvatanja korigovati i menjati, sve 
predstave o prošlom menjati a sačuvana dela čitati u 
novom svetlu (mada, i u ovakvoj situaciji Brodel je 
govorio kako istoriju treba svakih deset godina pisati 

146



iznova). Zar bi tako nešto moglo biti smisao života svih 
nas koji smo naučeni jednom, a sad bi morali da se učimo 
nečem drugom, korigujući sebe i sliku sveta koju smo već 
izgradili, samo zato što se na nas navalila neka pošast 
koja ima nameru da uništi sve što ima svoju vrednost? 

Odista, da li je čovek po svojoj prirodi toliko krhko 
biće, toliko nestabilno, toliko spremno na poraze i gubit-
ništvo, da može sebi bespogovorno dozvoliti da ga danas 
nastajuće zlo može uništiti, budući da sebe vidi kao žrtvu 
nadolazećeg poraza? Zar se sva istorija ljudskih nastoja-
nja i lutanja na putu ka dobru završava porazom, budući 
da se u naše vreme nad nas nadnela besprizorna i neču-
vena množina pogubnih nedaća?

Živimo u svetu nama nenaklonjenom, živimo u 
svetu kojim dominiraju zlokobne sile, ali, to se ne dešava 
po prvi put; tako je bilo i u proteklim epohama, jedino, 
uvek su se javljali pojedinci koji su bili spremni da budu 
nosioci otpora, pa makar i po cenu gubitka svog života. 
Neću ih ponovo pominjati. Oni su u našem trajnom seća-
nju. Oni su tlo i so naše civilizacije, oni su nosioci svesti o 
onom što je dobro i što ne može biti izgubljeno u ovim 
turbulentnim vremenima, jer poganost se u vremenu ras-
tapa, a slava dobra samo narasta.

I ko zna. Možda smo nekom nepoznatom voljom 
spašeni da iznova prelazimo put naših duhovnih prethod-
nika. Nama su, ako pokušamo da temeljno gledamo stva-
ri, ostali mali fragmenti iz spisa prvih mislilaca, i to oni 
sporni, oni o kojima su se antički mislioci sporili. A ono 

147



veliko, ono u čemu su se svi tada slagali i što nisu pomi-
njali mi i ne znamo, jer o tome nisu govorili. 

Gde smo to zapravo mi, naučeni na spornim mes-
tima mišljenja? Zar se ne nalazimo na tom putu u 
nepoznato, u predele koji su bili znani onima što svet 
videše kako on jeste, samo sa one druge strane neizves-
nog trajanja? Ne možemo reći na kom smo mi to putu. 
Puteva je mnogo, posebno onih sporednih. Ima i onih 
šumskih koji vode do proplanaka gde se nenadno javlja i 
svetlost istine. O svemu tome znamo. O svemu smo pou-
čeni, dospevši u ovaj naš novi vek, vek neizvesnosti, po-
metnje i opovrgavanja svega što nam je činilo život ispu-
njen smislom naspram sve vreme ugrožavajuće praznine 
koja od iskona beše spremna da se pokaže se u svom pra-
vom obliku kao beskrajno ništa što guta sve pa i samo 
sebe.

I šta činiti dalje, kad nađemo se na granici svega 
koje jeste sve, a zapravo samo je mali deo onog mogućeg 
što pohodi nas u svakom snu, ako nismo oprezni pred 
počinak? To, odista, jeste pitanje, ali pitanje na koje se ne 
može dati jednoznačni odgovor, na to što već je problem 
na samo naše dvovalentne logike, već i prirode nedosa-
njanih snova koje nam guta svevlasno vreme. 

O ciljevima plovidbe, koja se preduzima, uvek se 
zna, no ne o načinu kako do tog cilja može se doći, jer, to 
je već iskorak u nepoznato, u moguću nigdinu, odakle se 
plovi u drugi svet, a prvi Argonauti to su znali, kao što je 
to znao i Odisej na svom povratku iz Troje (mada u njego-
vom slučaju, cilj je bio određen ali ne i način kako do 

148



njega dospeti prevlađivanjem izazova koje mu stvaraše 
gnevni Posejdon ali i nežna njemu iskreno naklonjena 
bića kojima se on morao svim svojim srcem odupirati, jer 
cilj mu je bio jedan: Itaka.

U isto vreme, ploviti iz ništa, kako bi se bez 
poputbine dospelo u svet senki koje nemaju senki, 
mračan je, ali taj put vredan je svakog truda i jedini koji 
ima smisao na izlasku iz ovog našeg vremena, a to se 
dešava kad Orfeja nema, ali ni Euridike, tamo negde, jer 
ljubav više ne natkriva ovaj svet iz kojeg odoše bogovi 
zajedno s njihovom nadmenošću i uverenošću u veličinu 
koju navodno doneše smrtnicima ostavivši im ono, čijih 
pogubnih posledica ni Prometej nije ih mogao spasti, iako 
beše svestan svih lukavstava svojih božanskih rođaka.

U nebesnim osnovama mi patimo, a nema onih 
koji bi nam podržali žalobne stihove ostarelih horega koji 
govoraše o istini. Kome je do metafizike i njenih izvora 
kod Platona, a koje njegov učenik nije do kraja domislio, 
jer krajem života bio je već u drugom vremenu i biljke u 
vrtu koji je uvek imao [da se razumemo, nije to vrt kao taj 
koji ja izgrebanih ruku obrađujem, to beše vrt prepun 
vrednih robova jer Stagiranin beše robovlasnik], posve su 
na drugi način počele cvetati kao i uveče, nedozrele ruže 
zbog prevrelog sunca, počevši sebe rastom da premašuju 
bez da mogu plodove doneti a nije njihova krivica kao ni 
u one smokve koju je Isus prokleo u vreme ulaska u 
Jerusalim, a ona ploda nije imala jer nije joj, ne njenom 
krivicom, bilo vreme u to doba godine.

149



Vratimo se prirodi puta. Veliki Stagiranin voleo je 
da govori o prirodi samih stvari. Njegov učitelj nije ga u 
tome ometao. Aristotel beše, vaspitan od svog oca; u 
svojoj biti beše prirodnjak i bliži prirodi no teolog blizak 
nebesnim bogovima. Njegov učenik, osvajajući Aziju, to je 
razumeo i slao mu je egzotične biljke s dalekih putovanja 
po svetu koji je osvajao.

Ja ne razmišljam o tome, već o prirodi moći kao 
takve. Kakva je to bila moć, narediti ljudima da Učitelju 
odnesu neku tropsku biljku kroz pustinju, i da ona stigne 
u Atinu. To mi je uvek bilo nešto opsesivno i interesan-
tno. U tome se na najviši način ogledala veličina moći 
nekog ko ko je sposoban da pokorava svet. 

Šta je zapravo moć? Šta je veličina moći?
Ne može se reći da put ka moći vodi nečem nepoz-

natom. Moć je kosmički fenomen, a potom tek ljudski. 
Ljudska vlast samo je slika, svetske vladavine. To, što se 
ljudi zavaravaju, potčinjavajući se nadređenoj vlasti, sa-
mo je izraz njihove nemoći da sagledaju granice sopstve-
ne nemoći i da u isto vreme uzdignu se nad sebe u ime 
slobode.

Ovo poslednje jeste u najvećoj meri nemoguće. 
Najviše za smrtnike spremne da se porobe i budu deo 
sistema kojem ne pripadaju, ali koji ih štiti od njih samih 
jeste pad u duhovnu prazninu, u ponor bez misli što 
izgubiše predmete spram kojih bi se odnosile u vremenu. 

150



3. Neizvesnost trajanja

Ako doskora niko i nije postavljao pitanje smisla 
života i trajanja u svetu koji su većina ljudi doživljavali 
samim po sebi stabilnim i realno svima prihvatljivim, 
takvim kakav jeste, sada je sve, doskora izvesno i samo po 
sebi razumljivo, dovedeno u pitanje nizom naizgled nepo-
vezanih događaja za koje se pokazuje da su imali prikrive-
nu zajedničku osnovu.

Prvi vidljivi uzrok promenama koje se danas doga-
đaju jeste neizvesnost posledica postupaka koji su u ra-
nije vreme bili čvrsto određeni uzročno-posledičnim od-
nosima i davali ljudima sigurnost u svakodnevnom životu 
i opštenju sa bliskim njima po shvatanjima i načinom 
življenja jednakim pojedincima.

Razlike među ljudima uvek su postojale i s obzi-
rom na njih ljudi su se okupljali povezani zajedničkim 
interesima koji su ih povezivali; ono što je u naše vreme 
novo ogleda se u agresivnim pokušajima nametanja svo-
jih parcijalnih stavova društvu u celini. To je jedan od 
razloga što se već olabavljene društvene zajednice pretva-
raju u totalitarni svet lišen razlika, budući da je sve više 
natkriljen uvećavajućim jasno nedefinisanim strahom.

Drugi momenat koji se ne sme gubiti iz vida jeste 
sve masovnija spremnost na prihvatanje kompromisa 
svake vrste pa čak i onih koji su pojedincima ne od koris-
ti, već od neposredne štete; ljudi se povlače u sebe, izbe-
gavaju svaku mogućnost suprotstavljanja, nemajući 
spremnosti a ni volje da se založe za ostvarenje načela 

151



koja smatraju da mogu očuvati makar tragove ranije 
svesti o postojanju dobra. 

Svet je postao nestabilan, i, ako je ranije postojao 
principijelni sukob različitih gledišta, sada se razlike me-
đu stavovima brišu već pri prvim nagoveštajima ospora-
vanja ma od kuda ono dolazilo, bilo značajno s razlogom, 
ili nevažno, bez jasnih mogućih posledica. Posledica takve 
tendencije ogleda se u sve  većoj razlivenosti i doskora 
bezrazličnoj amorfnosti dosad jasnih stavova koji su od-
ređivali habitus pojedinca i njegov duhovni integritet.

Treći pogubni momenat koji sve više dominira na-
šim vremenom je defetizam. Ljudi neće da se za bilo šta 
angažuju i sad idu dalje od toga – neće da išta znaju o 
onom što se oko njih događa. Isključuju se iz sveta kao da 
mu uopšte ne pripadaju, a spremni su da podignu glas 
samo kad dotakne ih ono čime su neposredno ugroženi, 
ne shvatajući da ta ugroženost potiče iz njihovog odrica-
nja od stanja sveta kojem pripadaju i u kojem se ne bore 
za dobro sebe i svojih bližnjih kako bi svima bilo bolje i 
podnošljivije življenje u sve hladnijem, neprijateljskijem 
svetu. A zašto se to dešava? Upravo stoga što je samo 
trajanje čoveka dovedeno pod znak pitanja, jer je život 
pojedinca izgubio vrednost koja se manifestovala u 
potvrđivanju izrazima poštovanja od strane drugih. Vre-
me kad su građani poštovali jednog Aristida ili Cicerona, 
pripada prošlim epohama. 

Takve autoritete naše vreme nema. A, kako ih mo-
že i imati, kad i oni u koje smo se neko vreme kleli da su 
časni ljudi i patrioti za šaku sitnih novčanica spremni su 

152



da prodaju i državu i narod i sva svoja ranija ubeđenja, 
zajedno s grobovima svojih predaka, podržavši ono čega 
bi se, samo koju godinu ranije, stideli. Nećemo pominjati 
svima nam poznate primere, a navođenje primera u 
principu nije preporučljivo, jer primeri su, kako je Hegel 
jednom rekao, samo poštapalice duha.

Kao četvrti momenat jeste i to da je pojedinac kao 
takav sa svim njegovim manama ili vrlinama, bezna-
čajan, da više nikom ništa ne znači, da niko nikog više ne 
uvažava i ne poštuje, niti je spreman da na osnove ocene 
drugih ljudi donese sud o njima ali i o sebi samom. Zato, 
nema ni moralno i etički najmizernijeg čoveka koji ne bi 
bez griže savesti i bez imalo stida (što se od njega i ne 
očekuje), mogao da ponizi nekog daleko od sebe vrednijeg 
i moralno višeg i boljeg čoveka, a da mu hladno ne ospori 
sve što je on velikim trudom i radom mogao učiniti ne 
samo za sebe već i za dobrobit drugih. 

Grci su, ne bez razloga, opasne po demokratiju 
sugrađane slali u progonstvo, ponekog i na smrt osudili 
ako kvari omladinu (kao Sokrata), ali nisu prestali da ih 
poštuju ni u najtežim trenucima opstanka polisa, što se 
posebno pokazalo u slučaju već u više navrata pomenutog 
atinskog stratega Aristida koga su amnestirala kad se 
nadvila opasnost nad državu.

Poštovanje drugog beše doskora nešto što se po 
sebi razumevalo u jednoj zajednici ljudi. Sad svi smatraju 
da su jednaki sa svima i uvažavanje je izgubljena katego-
rija. Stabilnost odnosa među ljudima više ne postoji. Nji-
hova posesivnost dovela je do toga da je samo trajanje 

153



postalo ugroženo i život se sve više počinje određivati ka-
tegorijama poznatosti, moći, poniženosti, vladavine, stra-
ha, privilegovanosti. To je nešto posve drugo od onih 
egzistencijala o kojima je govorila ranija filozofija. 
Današnji egzistencijali su daleko više subjektivniji, daleko 
više se tiču neposrednog opstanka jedinke, proističu iz 
njegovog straha, ogledalo su njegove ugroženosti i uma-
njenog samoosećaja sopstvene vrednosti.

Razume se, možda je današnja filozofija daleko is-
pod nivoa one njoj prethodne i nije sposobna da domaši 
složene probleme koji su determinisali pogled na svet lju-
di ranijih epoha, ali to nije ni u najmanjoj meri krivica do 
nje, već onih koji su simptome novog vremena videli kao 
elemente svoje privatne teorijske promocije. U tom smi-
slu treba razumeti sve savreme avanture postmoderne fi-
lozofije koja je samo jedan veliki promašaj duhovne isto-
rije našeg vremena. Već iz ovog poslednjeg vremena vid-
no je da postmoderna beše kratkotrajna moda, filozofija 
kratkotrajnog daha, i nije mogla dugo zasenjivati nove 
mlade filozofe koje je vodila ili u nihilizam ili apatiju.

Posle svih navedenih momenata našeg novog 
vremena, mora se konstatovati da dominirajući momenat 
kakav neke epohe nisu smatrale pretećim, i to ako je i bio 
pomalo prisutan, ali svakako ne i dominirajući – jeste već 
pomenut, i to na prvom mestu strah. 

Strah je jedan od novih, ali bitnih fenomena našeg 
vremena. Njegovo osnovno svojstvo je da čoveka, ili 
zajednicu ljudi drži blokiranim u delovanju. Karakteris-
tično je za sve njih ne-činjenje. Ljudi su paralizovani u 

154



situacijama kad treba da donesu neku bitnu odluku. 
Ponašanje im je svedeno na ne-dešavanje. Neodlučni su, 
ne znaju kako da reaguju u situaciji koja zahteva njihov 
odgovor. Strah može imati pozitivnu svoju stranu, ako ne-
delanje sputava čoveka u nameri da učini neko zlo, ali, 
isto tako, strah može imati i svoju negativnu stranu, kad 
sprečava čoveka da reaguje u času kad je takvo reagova-
nje potrebno za njegovo dobro.

Ljudi se plaše, a i same države se plaše, i sve kako 
bi nam sugerisali kako se možda i sam kosmos plaši, da 
živi u nekom permanentnom strahu, da plaši se za sebe 
kako u nekom trenutku  ne bi prestao postojati jer nema 
pouzdanosti u to da tvorenje ima apsolutni smisao. 

Sve što se dešava jeste slika nečeg već viđenog, no 
niko ne može reći odakle ta slika navire, da li je nje ikad 
realno i bilo, ili nam se samo čini kao nešto neizvesno, a 
odnekud podsvesno poznato, i to samo stoga kako bismo 
je se manje plašili. 

Kažu da strah svakog protivnika smiruje, da ga 
slama u njegovim agresivnim namerama. No, agresivni 
strah jeste i princip otpora i čini se da nije do kraja shva-
ćen u svom svom agresivnom opsegu. Da bi se, ljudima 
moglo ovladati, neophodno je u njih useliti što veću koli-
činu straha čija je osnova krajnje iracionalna i ničim iz-
brisiva. Bitno je da strah postoji, ali da mu nije do kraja 
jasan ni sam uzrok; ljudi se moraju baviti posledicama a 
ne uzrocima, jer otklanjanje uzroka može uticati i na 
otklanjanje straha. Strah da bi bio efikasno sredstvo 
vladanja nad ljudima mora biti opšti i nedefinljiv.

155



S druge strane, vladanje podrazumeva širenje 
moći ali i kontrolisanje straha koju ona izaziva. Teško je 
poverovati da je hrabrost osobita ljudska tvorevina, a da 
se pored svih njenih složenih izgradivih elemenata upra-
vo u naše vreme narastajući strah može tako efektivno 
(naočigled svim mudrim upozorenjima) iz svakodnevnog 
života potisnuti i baciti na periferiju „gde su sve krave 
jednako crne i gde se od drveća ne vidi šuma“.

Ljudsko trajanje je dovedeno pod znak pitanja. 
Priroda time ne dobija niti gubi. Jedino duhovni život 
sabran stolećima u trezorima noosfere svoj smisao doveo 
je do jedne od novih granica na kojoj se sve mora iz osno-
va razumeti kad je ljudski razum u pitanju, budući da  
onom višem ljudi nisu ni od kakvog interesa.

4. Pitanje granice

A neko je rekao: granica jeste tu, ucrtana je na tlu 
pred tobom, ali se ne vidi, no mora se uprkos njenje 
nevidljivosti preko nje pažljivo preći. Šta znači: pažljivo? 
Pažljivost, pre svega podrazumeva, posedovanje osećaja 
sopstvenog postojanja u prostoru, vremenu i sferi misli 
pojedinca koje sadrže predstavu o njima i sopstvojoj je-
dinstvenoj ulozi. Ovo, razume se, ima smisla ako znamo 
kakva je to uloga zadata čoveku, ako znamo šta ga odre-
đuje u svetu i šta to treba da odigra da ga sama igra ne bi 
izbacila iz sebe kao kvarioca igre unutar granice koja 
omeđuje svet igrača, a igrači su svi koje je izabrao u 
jednom vremenskom periodu svet. 

156



Granicama je uvek svojstveno razdvajanje različi-
tog i u krajnjem slučaju onog suprotnog, onog što je po 
svojoj prirodi nespojivo tamo gde se dve strane ne mogu 
preliti jedna u drugu. Granica uvek podrazumeva meru i 
merenje, razmeravanje različitih kvaliteta koje najčešće 
vidimo u nekoj od kvantitativnih formi kojima se odlikuju 
vizuelno izdiferencirane stvari. Ljudima se ponekad čini 
da se igraju, a retko shvataju da igre zapravo nema, da sve 
što čine samo je strahom i beznađem prikrivena ozbilj-
nost u kojoj kratkotrajno obmanjuju sebe.

Na jednom višem nivou granicama se omeđuje 
ljudsko postojanje unutar čoveku neprijaljske, a u najbo-
ljem slučaju hladne, neutralne prirode. Njih on pomera, 
uvećava ili u slučaju odbrane sužava nastojeći da sebe sa-
čuva u trenucima egzistencijalne ugroženosti. Koliko u 
tako nečem i uspeva, to je drugo pitanje; ugroženost se ne 
da olako ukinuti, ona se, u suštini, uopšte ne može ukinu-
ti ona je stanje stvari, medijum u kojem čovek boravi i 
traje ophrvan obmanama da će se u nekom času dokopati 
izlaza iz lavirinta bez pomoći Arijadne.

Ugroženost ne mora dolaziti samo iz oblasti priro-
de već i od drugih ljudi, od svega drugog što poseduje 
nagon za pokoravanjem, od nosilaca vlasti koji ne nalaze 
u sebi dovoljnost opstajanja već žive od potrebe da po-
koravanjem drugih potvrđuju sebe proširujući okvire svo-
ga uticaja. Stoga, čuvanje granica može biti i jedan od 
načina očuvanja sebe na putu u nepoznato, gde neizves-
nost trajanja postaje zajednički sadržatelj onih što se 
okupljaju oko zajedničke ideje kao izraza najvišeg dobra.

157



Kako god započeli besedu, kako god je vodili, kako 
god hteli da u prvi plan izvedemo najrazličitije momente 
koji odlučujuće određuju ljudski opstanak, kako god 
isticali vanvremene temeljne fenomene koji određuju 
ljudsko biće i to u onoj presudnoj meri u kojoj ga odre-
đuje njegova ljudskost - jednako ugroženi sve vreme 
nastajućim egzistencijalnim situacijama kao što su strah 
bolest ili svest o smrti – mi uvek dospevamo do onog 
kritičnog mesta, do mesta gde se postavlja temeljno 
pitanje ne samo prirode ljudskog bivstvivanja već i 
bivstvovanja u celini, a to je  pitanje najvišeg dobra. 

Na pragu novog doba, u času nadolaska novog 
nam nepoznatog vremena mi se s razlogom pitamo da li 
će nas i dalje voditi ideja najvišeg dobra, ili će se ona 
povući tamo odakle je došla, tako gde joj je oduvek bilo 
mesto a nas ostaviti same u samoći bez ičega što nas štiti i 
usmerava na put kojim vlada smislenost.

Sve što nas određuje, ograđujući nas i štiteći oda-
svud od zjapećeg ništavila gde se otvara taj, pesnički 
kazano, zev nad zevovima, oko nas obšestarena granica s 
čije druge strane je tanan, ali čvrst sloj zaštite koji mudro 
oko vidi kao poslednje dobro do kog se može dospeti mis-
leći ono što se neukim okom ne da sagledati, ono jedno 
podležeći u osnovi svega što jeste.

5. Potraga za smislom

Pitanje smisla i dalje ostaje jedno od bitnih pi-
tanja, pitanje nad pitanjima. Svako kretanje unutar 

158



razumom zadatih granica pretpostavlja razlog i smer 
nečem što ljudi vide kao cilj, kao mesto gde se spajaju 
vreme i trajanje pojedinačnog života. Vreme dana koje 
život usmerava u delovanju individue uvek je neodre-
đeno, rasplinuto i dozvoljava da čovek gradi iluzije o 
potrebnosti ili nužnosti onoga što čini, a što se kratko-
ročno da izvršiti ili u nekom dužem segmentu trajanja. 

Kad govorimo o ciljevima, obično imamo u vidu 
jedan jedini cilj identičan sa krajnjim smislom života, 
premda često govorimo o malim, parcijalnim ciljevima 
relativne unutrašnje vrednosti čiji zbir jeste ponekad baš 
za nas onaj sudbonosan, onaj poslednji, onaj koji 
određuje istinski smisao onog što smo činili; razume se, 
on je istinski za nas, ne za druge, ne za vreme u kojem 
živimo.

Sve istine s kojima se misaono srećemo, na koje se 
pozivamo relativne su i tek relativno značajne. Ona istina 
koja je istina od sveta, ta ne dopire do nas, niti mi nju 
domašujemo. Ona nije bila jasna ni Pontiju Pilatu koji je 
potom oprao ruke, nastojeći da se distancira i ogradi od 
samog pitanja koje je postavio, a istog časa već shvatio je 
da ga nije dobro formulisao i to se potom i njemu osveti-
lo. Jer, donošenje istine nije podrazumevalo i njen pret-
hodno znani smisao, niti razumevanje tog smisla koji ne 
beše od ovoga sveta. 

Možda ovakvo shvatanje ima stare teološke 
pretpostavke i pozivanje na biblijske događaje koji su 
sporni koliko i verovanje u njih, ali, ono živi u tradiciji 
došloj do nas i čini svet ispunjen tumačenjima koja ne 

159



moraju biti verovatna, najverovatnije to nisu, ali i dalje 
deluju na naš pogled na svet. Da je Pilat kasnije loše 
prošao u životu to je istorijski verovatno, ali razlog tome 
bio je drugi, i da li je do takvog dijaloga uopšte došlo u 
ono vreme, to je veliko pitanje. No, mi ne živimo samo u 
ovom svetu nego i u svetu prošlosti, u mešavini onog što 
jeste, što je bilo i što je možda moglo biti u to da li se 
nešto nekad i dogodilo, nemamo pouzdanih dokaza. 

Konačno, čovek je satkan od realnosti i slutnji; 
nedvoznačnim i evidentnim smatramo ono jeste sada i u 
čemu jesmo; tome možemo dodati i deo onog što je 
neposredno bilo i u čemu smo neposredno ili posredno 
učestvovali. Sve ostalo ostaje manje ili više verovatno, a 
što nam posle dva semestra na kraju poslednjeg 
predavanja iz logike reče profesorka – ostaje nam samo 
da verujemo.

Istine mogu biti razne, budući da je i svo njihovo 
dohvatanje relativno i ljudskom prirodom ograničeno. 
Naša ograničenost jeste izvor ne samo niza nesporazuma 
već i naših ograničenih odgovora na bitna pitanja koja ne 
behu od početka dobro postavljena, pošto svako pravo 
pitanje uvek u sebi sadrži najveći deo odgovora za kojim 
se traga. 

Živeći u spletu najraznovrsnijih odgovora što na 
razne stvari ukazuju, ali ništa i ne određuju, ljudi se po-
vode i kreću na sve strane, kao vlati visoke trave na vetru 
koji sve pomera a niotkud ne dolazi; ili, tako nam se 
možda samo u trenucima osame čini. Kad košava je u 
pitanju, mi znamo za njen izvor na istoku, znamo i na 

160



koliko se ogranaka raspada na svom putu duž Dunava, ali 
ne znamo zašto je to tako; znamo samo za posledice koje 
neposredno osećamo ali ne i za uzroke koji do njih 
dovode. 

To haotično kretanje ljudi u svim pravcima, koje je 
u suštini prividno jer je disipativno i teži da elemente koje 
zahvata na neki način i grupiše, čini da nastaju mali ne-
formalni oblici koji zbiraju pojedince u labilne struktui-
rane društvene grupice sposobne da determinišu okolni 
prirodni svet unutar granice koju sa svih strana određuje 
viša, društvu nadređena moć.

Sâmo polivalentno kretanje svega postojećeg je 
evidentno i osnovni način postojanja stvari, svih bića i 
svega što uopšte jeste u svetu. Svet postoji na način kre-
tanja i sam prostor je kretanje. I sve to nijednog časa nije 
sporno. Sporno u svemu tome je nešto drugo: koji je 
smisao tog kretanja?

Kako odrediti smisao, i ko određuje prirodu smis-
la? Čime je on određen, čime je on uzrokovan? Stvari i 
bića su u međusobnim odnosima. Ali, kako ti odnosi po-
rađaju smisao? Da li i on ima svoju objektivnu dimenziju, 
ili je subjektivni proizvod ljudskog delovanja, čovekovog 
mišljenja o stvarima i njihovoj prirodi i značaju u ljud-
skom životu, a možda je samo posledica mišljenja samog 
koje sebe misli u sveobuhvatajućem vremenu, mišljenja 
što teži nečem po prirodi stvari nemogućem, tome da 
bude horizont horizonata izražavajući težnju za zahva-
tanjem svega što jeste i tako otvori skromni, u biti 
prikriveni put tamo odakle se rasprostrla prva svetlost?

161



Pitanja je mnogo, odgovor je samo jedan, ali 
konačnom mišljenju nedokučiv.

6. Supstancijalnost opstajanja

Nad svim odnosima što povezuju ljude nadneta je 
neizvesnost. Svi odnosi postali su neprozirni usled svoje 
nejednoznačnosti. Za sve postoji po više tumačenja i teš-
ko je bilo šta nedvosmisleno odrediti i reći šta se to zapra-
vo u svetu dešava. Šta određuje osnovu svakodnevnog 
života pojedinca? Ako sve ima svoj razlog odakle nam on 
dolazi? Čime su ljudi određeni u vremenu koje jeste neiz-
vesno, ali nikad nije bilo takvo i u toj meri, kao što je da-
nas, i da niko ne zna šta mu je činiti; kako treba odgovo-
riti na pitanja koja pred čoveka iz tmine iskrsavaju? 
Kakva su to pitanja, kakva je to tama što ih sa sobom 
neznano odakle donosi?

Vidni su simptomi koji određuju današnje vreme i 
situaciju pojedinca u njemu: to su, pre svega, neizves-
nost, strah, gubitak oslonca (na doskora funkcionalno is-
kustvo koje nam je omogućavalo donošenje rešenja pri 
susretu s egzistencijalno neizvesnim izazovima). Prošlost 
ni u jednom času nije bila mrtva, zauvek odbačena i 
petrificirana; ona je uvek bila jednako živa, ne manje od 
sadašnjosti, i u velikoj meri usmeravajuća. Iz nje smo 
dolazili i produžavali sopstveno trajanje oslanjajući se na 
vrednosti formirane pre nas u epohama koje ne behu 
životno lake, ali su svojom čvrstinom omogućavale da 

162



preživi se dan u kom su nagomilane nedaće pretile da 
svakog pretvore u konačnog gubitnika.

Ne zna se koji od tih simptoma je više ugrožava-
jući za pojedinca. Da li je to neizvesnost koja izobličava 
sve čovekove pokušaje da nađe izlaz iz određene prob-
lematične situacije, ili je to strah koji je narastajući, u 
naše vreme, svevladajući u nizu oblasti gde donose se 
odluke koje za neposrednu posledicu imaju paralizova-
nje atomizovanih jedinki kad se nađu u situaciji da budu 
pred izborom više jednako pravnih ali u isto vreme i jed-
nako neizvesnih alternativa. 

Strah uvek otvara pitanje: šta dalje? Šta činiti a da 
čovek ne bude egzistencijalno uništen? Ta ugroženost ne 
mora biti samo individualna; u najviše slučajeva ona po-
prima i sadrži kolektivni oblik. Nadnosi se nad čitavu 
zajednicu ljudi; neki su spremni da u ugroženosti vide 
pojavu sudbine, a neki nalaze da je to samo posledica 
ranije pogrešno donetih odluka.

S druge strane, postoji mogućnost i prenebrega-
vanja straha, a u uverenju da nešto odakle preti opasnost 
neće se dogoditi. Tako nešto ne nosi u sebi manje rizike. 
Verovatnoća uvek postoji i to u većini slučajeva, ali, ona je 
samo verovatnoća i ne donosi pouzdasnost. A u današ-
njem svetu labilnih među-odnosa kojim vlada nesigur-
nost, strah se može samo uvećavati i to u onoj meri u 
kojoj se uvećava i značaj problema pred kojim se pojedi-
nac ili grupa ljudi nalazi. Ovde, pojam grupa ljudi je rela-
tivno obimom neodređen pojam i može biti reči o manjoj 

163



grupi pojedinaca, ili o čitavoj političkoj zajednici izloženoj 
iskušenju gubljenja suvereniteta ili nezavisnosti. 

Neizvesnost sa sobom donosi i strah od nepozna-
tog. Jedna od osnovnih karakteristika našeg vremena je 
sveopšta neodlučnost u delovanju, nesigurnost da sve što 
postoji ima svoj osnov koji obezbeđuje smisao, a u isto 
vreme uslov je gradnje koja povezuje delove sveta u jedin-
stvenu celinu. 

Strah velikim delom poreklo ima u neizvesnosti, u 
neznanju nadolazećeg u nepoznavanju onog što nam se 
može dogoditi već narednog časa ili narednih dana; veći-
na ljudi živi u nekom čekanju, u očekivanju neznano čega, 
a da pritom niko ne zna ni šta zapravo čeka ni šta se u 
najskorijoj budućnosti može dogoditi. Pravila za zaklju-
čivanje nema, svako zaključivanje ima samo asertoričke 
konkluzije i vreme sâmo više nije ono što je određivalo 
postojanje i u isto vreme bilo horizont u kojem beše 
zatvoren naš svet sa malim stvarima koje činjahu jedini 
nam život.

Još jedna posledica našeg doba je pojava pojma 
sveta prirode u opisivanju odnosa duhovnog sveta. Na 
površinu izbijaju termini kao što su neprozračnost, ne-
prozirnost, maglovitost, sumračnost,…  U toj novonas-
taloj, starim Grcima stranoj, spletenosti prirode i čoveka, 
ovaj gubi svoju samostalnost i specifičnu razliku, utapa se 
u sve nejasnije definisanu masu koja ljudski svet pretvara 
u amorfnu svevlastnim moćima pokornu svetinu. Krajnji 
cilj je uništavanje pojedinačnosti, uništavanje samosves-
nih individua na čije mesto dolaze manipulisanju skloni 

164



pojedinci. Ako su doskora mobilni telefoni bili sredstvo 
komunikacije, povezivanja ljudi neposrednim razgovo-
rom, sada počinje da se odvija suprotni proces: razgovori 
se postepeno ograničavaju, slanje poruka smanjuje; ljudi 
se ponovo, postepeno počinju zatvarati u sebe a sve u ime 
njihove sigurnosti, njihove bezbednosti, ili bezbednosti 
državnog sistema u celini. Ponovo dolazi vreme dopi-
sivanja pismima, zamrle pošte će oživeti, jedino golubi 
pismonoše neće dobiti raniji posao, jer se u međuvreme-
nu svet previše uvećao da bi oni mogli novi prostor 
savladati. 

Svet je na putu gašenja mišljenja, njegovog potis-
kivanja kao sredstva otpora svemu negativnom a sve više 
vladajućem. Opstanak opstaje sebe nesvestan i to je pot-
vrda pobede svevišnjeg Heruvima. Svako trajanje biće u 
sve većoj meri kontrolisano i nove tehnologije neće se 
samo na tome zaustaviti. Nadolazi nova, drugačija od 
prethodne tišine; ova nova, neće donositi mir i spokojstvo 
več mnoštvo glasova iz drugog svima nepoznatog sveta.

7. Nestanak tišine

Svako je sve više željan življenja u miru, u osami, 
daleko od vreve sveta, željan da sluša trepet lišća u grana-
ma starog hrasta pred kućom, ili upornih zrikavaca koji 
ravnomerno i jednolično, horski narušavaju tišinu i lome 
je na male segmente zvuka i praznine. U ljudima i dalje 
tinja želja za tišinom kakvu su znali u doba svog detinj-
astva, a ne za ovom koja im neda da usnu.

165



Živeti u tišini ne podrazumeva život u nekakvoj 
akustičnoj praznini, usred prostora bez znakova života, 
već, ima se u vidu život u svetu oslobođenom informa-
tivnog šuma koji čini mešavina raznih duboko protivreč-
nih iskaza kojima mediji ne prestaju da ljudima otimaju 
vreme i preostale komadiće dotrajavajućeg života. 

Sve veća je veština onih danas sve ređih pojedina-
ca da se ograđuju od mase nebitnih stvari koje sve nas 
odasvud jednako zapljuskuju i uvlače u prostor nebitnog, 
u svet koji nas, po prirodi svojoj, uopšte ne interesuje niti 
nas se na bilo koji način tiče, jer niti je naš, niti nam je 
ikada pripadao, ali sad se pritajeno uselio u nas 

Sve više ljudima ovladava ono nebitno, nameće im 
se kao nešto bez čega im je život lišen značaja, smisla i 
saglasja s drugima koji dele isti svet misaono bezvrednih 
beznačajnosti ispunjenih besmislom. Takvim ljudima 
život je nalik sasušenim ružama koje u vazi na stolu i 
dalje nose deo sećanja na vreme kad su dominirale okol-
nim prostorom sred bašte. 

No sve ne nestaje, i nestajuće nastavlja da jeste, 
kao što ono prelazeće u ništa ostaje i dalje s ove strane tog 
ništa. Nimalo slučajno, ono nebitno ima i svoju drugu 
stranu, no ona malo je kome vidna na pravi način kao deo 
korisnog privida; zato prividno domi-nira samo onom 
negativnom, agresivnom stranom, i krade sve čega se 
dotakne. Tako postaje relativno sve što nam je bilo važno 
ili drago, sve u šta smo verovasli, sve što smo cenili 
smatrajući da nam po svojoj prirodi pripada. 

166



Malo ko primemećuje da sve više je, iz dana u dan, 
besmislenih nametnutih nam činjenica koje se nikog ne 
tiču, čak ni onih koji su ih smišljali, često poludrogirani, 
ili pijani, nastojeći da ispune komunikativni prostor kako 
bi te quasi-misli čiju strategiju određuju lukavi vlasto-
dršci, postale predmet ispraznog prosuđivanja i nadme-
tanja u nekakvom „umovanju“, a da se ne vidi ona njihova 
druga strana oličena u beznačajnosti i prividnoj važnosti. 
Retko ko uspeva da pobegne iz nametnutog mu lažnog 
sveta i da ostajući sam sa sobom nastavi večni dijalog s 
likovima koje je sačuvala tradicija i njima ispunila duho-
vni prostor u kojem se vodi razgovor o večnom.

Ti novi mediji nametnuli su većini ljudi misao da 
bavi se onim što je važno i što je jedino bitno kako za njih, 
tako i za društvenu zajednicu u celini, za opstanak svega 
što je važno za življenje u svetu kakav nam se pokazuje i 
daje danas. Niko ne shvata da u ovom životu ništa nije 
bitno, da već u narednom času sve pripada prošlosti 
oličenoj u beznačajnosti. 

Ona prava prošlost malo je kome pristupačna, 
malo ko joj se okreće kako bi u njoj tražio ne samo utehu 
kao pred smrt poslednji grčki misleći Rimljanin Boetije, 
već i smirenost pred onim neumitno nadolazećim. Ako je 
neko od retkih ljudi bio na pravom putu onda to beše 
veliki stoik Marko Aurelije. Veliki stoik, ako ne po delu, 
onda po načinu življenja. Vladar koji je imao sve a điveo 
nadnet nad malim stvarima i prolaznošću.

Sve manje je pokušaja da razumeju se drugi u 
njihovoj drugosti, da razumeju se u s njima razdeljenoj 

167



tuzi i bolu nad kratkoćom života koju guta poslednje 
vreme. 

Smatra se da je dovoljno opovrgnuti drugog po 
svaku cenu, olako odbacujući njegov stav bez ikakvog 
udubljivanja u smisao argumenata koje ovaj iznosi, a 
kako Hajdeger primećuje (tome se suprotstavljajući), 
„najdrastičniji način odbacivanja nekog stava ne izvodi 
se, naime, tamo gde se taj stav grubo odbija, kao nešto 
opovrgnuto i samo gurnuto na stranu, već tamo gde ga 
naime preuzimamo i ugrađujemo u suštinsku utemelje-
nost i povezanost s našim argumentom, to jest tamo gde 
ga preuzimamo i ugrađujemo kao nesuštinu, koja nužno 
pripada suštini“. Razume se, postoji li danas još kod ljudi 
ne toliko sposobnost, koliko volja za razložnim i smisao-
nim dijalogom kako bi se ustrajalo na putu ka istini, a to 
posebno u vreme kad nikom do istine više i nije stalo. 

U svemu što se danas dešava sve prisutniji je na-
gon za zatvaranjem horizonata, za ostajanjem u oblasti 
onog najprizemnijeg a u cilju zagušivanja mogućnosti 
svakog nepragmatičnog mišljenja na putu ka onom bit-
nom, ka onom zbog čega ljudi jesu to što jesu nalazeći se 
tu gde jesu, i zbog čega bi svoju odgovornost morali vide-
ti kao izraz najviše forme sopstvenog postojanja. Na taj 
način ljudi traju a da ne znaju ni smisao, ni osnovni raz-
log svog trajanja.

Sve više teži se tome da se život svede na tehnički 
proizvodljivu rukotvorinu, stanje u kojem čovek bio bi 
posve drugačiji no danas, nov, sa sasvim drugim potreba-
ma, možda zdraviji, dugovečniji, oslobođen mnogih briga, 

168



strahova i bolova, pri čemu bi jedini njegov cilj bio da 
tehnički proizvodi i usavršava samog sebe, brišući svoju 
suštinu koja se ogledala u njegovoj subjektivnosti čineći 
bitni momenat njegove ljudskosti, te će u tom slučaju 
apsolutni besmisao postati njemu jedini smisao koji će se 
ogledati u apsolutnoj vlasti nad prirodom, nad drugima, 
nad svetom, nad zapravo onim najvišim odakle sve dolazi 
pa i njegovo definitivno uništenje. 

Upravo stoga je sve alarmantnije pitanje: kako od-
govoriti na razloge smisla postojanja, koje i oni retki me-
đu nama sve ređe postavljaju, jer mišljenje, što oduvek 
beše privilegija malog broja pojedinaca, svo je zagušeno 
nepotrebnostima i svojim odsustvom na raskrsnicama 
pred kojima se pojedinci sve više nalaze, a što samo pot-
vrđuje da krećemo se u svetu gde više nema predmeta čiji 
bi temelj ono moglo misliti, niti puteva čijim bi se napor-
nim prokrčivanjem dospevalo tamo gde se ranije već bilo, 
samo na možda drugačiji način, na način manje optere-
ćen nepotrebnostima kojima nas preplavljuje ovo naše 
poslednje vreme.

Ničega nema, a da nema temelja (a da nema svoga 
zašto i po čemu), osim samog temelja koji niti uspevamo 
da razumemo niti ga mislima možemo zahvatiti usled 
neprozirnosti samog načina postavljanja pitanja o njemu 
koje ne bi bilo dvosmisleno. 

Nadolazeće novo, drugo vreme, ono neočekivano, 
ali u isto vreme po svom sadržaju hladno, užasavajuće, 
neljudsko, mada i ovo u kojem sada jesmo, tome je blisko 
mada još uvek i jednako daleko od svog završetka, iako u 

169



sebi još uvek sadrži nešto od humanosti koju su ranije 
generacije poznavale kao duhovno pribežište. Njegovo 
završavanje traje, a da u trajanju još uvek nema ni nago-
veštaja, ni blage najave onog nepoznatog, onog što će tek 
nastupiti, možda u času kad to budemo najmanje očeki-
vali i još manje od najmanjeg želeli. 

Sve to nije nimalo uspokojavajuće. Naprotiv. Ži-
vimo prelaženje iz nesnosne, razdiruće, pomamom zado-
jene, narastajuće sveopšte društvene agresije čiji jedini 
cilj je potiranje sveg duhovnog nametanjem sna bez 
snova. 

Želeli smo da živimo daleko od ulične vreve, da-
leko od nesnosne buke, želeli smo da budemo u tišini, ali 
ne u praznoj, od misli i snova ispražnjenoj tišini. Jer ova 
nadošla tišina nije ona što nestala je, a što beše prepuna 
nestvarne lepote, blagosti, nežne svetlosti koja rasipala se 
po svemu što značilo nam je bezmerno više no šum nepo-
znatog i nametnutog nam talasa bezvrednih informacija 
koje gutaju sve osim samih sebe u svojoj malignosti.

8. Smisao činjenica?

Kad pojedinci traže makar kakav oslonac u strahu 
od nadolazećih nevolja, oslanjaju se na činjenice koje 
sadrže razloge ispravnosti njihovih postupaka, a one 
mogu biti razne: ili su to fragmenti koji dolaze iz proš-
losti, ili stavovi i znanja o onom neposrednom što zahteva 
novom vremenu primeren odgovor. Dugoročniji ciljevi tu 
su od manje važnog značaja. 

170



Činjenice se sve vreme neposredno talože u svesti, 
saglasne, ili protivrečne, jedne druge potiskuju i one naj-
agresivnije, ili po svojoj unutrašnjoj prirodi najdominan-
tnije, izbijajući u prvi plan determinišu čovekovo delova-
nje i čine se najispravnijim odgovorom na trenutne iza-
zove pred kojima se ovaj obreo nezavisno od svoje volje ili 
namere da neku zamisao opredmeti ostavljajući je zajed-
no s njenim posledicama za sobom, ne nastojeći pritom 
da hita ka nečem novom, a što ne zavisi od njega. 

Najveći deo odluka često je posledica lošeg raspo-
loženja. Sam život odvija se u nizu pokušaja prevladava-
nja onog lošeg što sa svih strana iskrsava pred nas. Po 
svojoj prirodi to loše nije ni loše a ni dobro; ono je takvo 
kakvim ga mi u času donošenja odluke vidimo. Do ko-
načne odluke o ispravnosti ili pogrešnosti učinjenog dola-
zi se tek kasnije, ponekad prekasno da se išta pogrešno 
ispravi, da se prvobitno zamišljeno na pravi način i 
dovrši.

Najviše svojstvo čoveka je u mogućnosti izbora. On 
može da bira i biranje je po svojoj biti njegova privilegija i 
njegovo prokletstvo. On može smer svog delovanja da 
menja, može da utiče na razvoj događaja koji ga se nepo-
sredno tiču, a ona priča o leptiru koji može da promeni 
tok kojim se menja svet, samo je lepa priča za one koji 
vole ekstremne priče ponikle iz sveta nauke. 

Čovek se sreće sa malim stvarima i on menja 
njihove forme postojanja, ali retko ide dalje od toga. Svet 
u svojoj celini ostaje isti, kao i čovekova neposredna 
okolina. Govorim o pojedincu koji je poput svih nas, ne o 

171



čoveku kao apstrakciji; od tih apstrakcija umorila se već 
čitava istorija. Oni koji su u stanju da utiču u donošenju 
krupnih odluka, ti stvari menjaju tuđim rukama i na njih 
se sve te priče o slobodi ne odnose; svo vladanje je prita-
jeni, maskirani terorizam. 

Ne možemo je pomenuti toliko navođenog Sartra i 
njegove reči kako je čovek apsolutno slobodan i stoga 
apsolutno odgovoran. Koliko je to tačno? Koliko je  čovek 
uopšte slobodan i u kojoj meri uopšte može biti odgovo-
ran za to što čini? Dokle doseže ta njegova odgovornost i 
u čemu se ogleda ta apsolutnost njegove slobode? 

Navodno, čovek je slobodan da donosi odluke, ali 
u kojim granicama se on uopšte u tom slučaju kreće? 
Odgovoran je, za odluke koje donosi, ali, o čemu su te 
odluke zapravo, u većini slučajeva o nekim malo vrednim 
stvarima? Čime su to one uslovljene? U većini ozbiljnih 
slučajeva, čovek kao krhko biće nije slobodan da donosi 
bitne odluke; on je plašljiv, kukavan slab da bi ustrajao u 
ozbiljnoj situaciji. Niko nije starac Vujadin. Drugim 
rečima ideja slobode je toliko stara, koliko je stara i 
istorija onog koji je navodno poseduje. 

A što se odgovornosti tiče, tu je stvar već složenija. 
Pred kim je to čovek odgovoran? Pred onima koji mu čine 
zlo? Pred cinizmom okoline koji se svakodnevno izliva na 
njega? On mođe biti odgovoran samo pred samim sobom. 
Svi drugi su sebični manipulatori i čovek to mora shvatiti. 
Niko mu ne želi dobro. Svi ljudi su zli, napisao je u odgo-
voru na pismo jednog mog Vrščanina engleski filozof 

172



Rasel, a ovaj je hteo da zna šta činiti u zlobivom ljudskom 
okruženju. 

Čovek je u svetu bez osnova. I zato ne može biti 
ukorenjen u tlo. Ne može biti na istinski način metafizi-
čko biće. Oblast metafizičkog za njega je nedomašiva. 
Zato pliva u neodređenosti i zato sve su mu strasti jed-
nake kao i svi osećaji: krivica, strah i sve što bi moglo biti 
poslednje; zato što ništa nije prvo, nije za njega ni od 
kakvog odlučujućeg značaja. Poslednja reč takvog puta 
mišljenja jeste: nemoć. 

Činjenice uslovljavaju naše ponašanje. No, to je 
samo delimično tačno. Ono što će odrediti krajnji ishod 
našeg delovanja to zavisi ne od njih samih već od našeg 
izbora, ali u prvom redu od njihove pristupačnosti, od 
toga u kojoj meri njima raspolažemo i u kojoj meri su 
nam date u određenoj situaciji da bismo u određenom 
trenutku izabrali ono što je najbolje za nas.

Poseban problem našeg vremena je šta činiti s 
činjenicama koje se sa svih strana svaljuju na nas u svoj 
svojoj raznolikosti. Činjenice jesu, no kako ih interpreti-
rati, kako ih razumeti? Ono do čega većina uspeva da 
dospe jeste njihovo sabiranje, a daleko manjem delu ljudi 
uspeva da ih uopšti; da ih na neki način klasifikuje i sis-
tematizuje, da uspostavi među njima neki red, neku mo-
guću smisaonu hijerarhiju. 

Ono što većini ne polazi za rukom, a što jeste naj-
važnije, to je: analiziranje. Da bi se do nekog uvida došlo 
u moru činjenica neophodno je njihovo analiziranje i tim 
putem dospeti do znanja o tome kako se treba ponašati u 

173



novonastaloj situaciji različitoj od svake ranije poznate, i 
tek tako dospeti do odluke.

Uvid u mnoge od njih i u njihovu pravu prirodu 
dolazi često prekasno i ne bez razloga se govori o tome 
kako nas ono što je prošlo, odnosno istorija, ničemu nije 
naučilo. Istorija kao skup prošlih znanja i nije skupina 
pouka za budućnost, ona je samo skup znanja o onom što 
se dogodilo i čega više nema. Ono što je prošlo ne može 
nas ničemu i to s pravim razlogom, na pravi način, poučiti 
i usmeriti u našem delovanju. Svi su generali pametni po-
sle rata - često se s pravom kaže. U novoj situaciji uvek se 
mora reagovati na novi, nestandardni način, ako se čovek 
hoće izbeći greške koje drugi od njega očekuju. Čak i u toj 
novoj situaciji u velikoj meri sličnoj nekoj ranijoj postoje 
male, u početku neznatne razlike koje potom menjaju 
čitav predviđeni tok događaja. Tome nas uči teorija haosa 
po kojoj se ne može budućnost sa sigurnošću predvideti. 
Prve potvrde tome došle su nakon izučavanja prirodnih 
pojava iz oblasti meteorologije (Edvard Lorenc), da bi 
posle kratkog vremena zahvatile i prostore predviđanja u 
društvenim naukama, ali ne kao priča o leptiru, već kao 
priča o Cezaru na Rubikonu, koji za sobom nije imao 
dečačke maštarije nego slavu pobednika Galskih ratova i 
verne mu naoružane i izvežbane legije. Na reč da dolazi  
slavni Cezar veterani Četvrte legije bili su nepobedivi.

Jeste činjenica i to je dokazano da nezametljive 
razlike mogu često biti izazvane neznatnim činjenicama i 
promenama koje one izazivaju; ali, iako smo poučeni time 

174



da naizgled neprimetne promene imaju veoma izgledne 
posledice, stvar je u tome što mi ne vidimo sve onakvim 
kakvo ono jeste, stvar je u tome što mi ne uočavamo 
razlike u neprimetnosti.

Upravo stoga govoriti o smislu pojedinačnih činje-
nica i njihovom uticaju na njima susedne momente čini 
se u najvećoj meri nemogućim, ili, u svakom slučaju, 
krajnje nepouzdanim. Činjenice su činjenice i same za 
sebe jesu ništa, van konteksta u kojem se mogu naći. A 
konteksti mogu biti razni. Iste činjenice mogu biti od 
različitog značaja i u različitim situacijama (a ponekad i 
istim) različito interpretirane. Same po sebi one nemaju 
smisao. To je i osnovni razlog što se za njima ne možemo 
slepo povoditi. Smisao svemu daje tek kontekst. 

Upravo stoga naše vreme koje to zapravo i nije, jer 
ga čini sama granica dva vremena, jednog ranijeg, dosko-
ra svima znanog kao novo, i drugog nadolazećeg, svima 
nepoznatog, jeste trenutak razvučen u neodređeno traja-
nje, ne dozvoljavajući pritom činjenicama da imaju 
smisao i stabilan značaj. Trajna nestabilnost svega što 
jeste, trajna nepostojanost svega što bi ljudi hteli videti 
kao oslonac, vodi samo jednom: prihvatanju neprihva-
tanja ideje o stabilnosti života unutar sveta koji nam je 
nakratko dat. 

Sam život nema u sebi smisao jer nema ni sopstve-
ni temelj; kako to onda mogu imati činjenice koje bi nam 
trebalo biti orijentiri u potrazi za onim što je najviše, a 
samo po sebi s one strane izrecivog? U današnjem svetu 

175



nema orijentira, jer nema u njemu ni ciljeva kojima bi 
vredelo težiti da bi se potom moglo reći da nam je život 
prošao na pravi način i da je vredelo vreme provedeno 
provedeno u njemu, da vreme kao takvo nije bilo izgub-
ljeno već ostalo deo vremena kao celine.

Govoriti stoga o činjenicama može biti lagodno i u 
većini slučajeva neobavezujuće, jer one nam dolaze i odla-
ze, vrtoglavom brzinom protiču našom svešću sve manje 
sposobnom da ih selektuje i izdvoji one nad kojima vredi 
zastati. Da sve ima neki smisao, u to ostaje nam da veru-
jemo, a vera bez nade i ljubavi ostaje bespomoćna poseb-
no u času kad najviša mera ne može više da potvrdi sebe 
u svetu koji jeste sine ratione. Ako se ovde vrađamo 
poznatim rečima ap. Pavla iz Druge poslanice Korinćani-
ma, to nije potvrda tome da pripadamo verujućima već 
pre tome da svet u kojem živimo nije svet koji je u svim 
svojim segmentima vredan življenja.

9. Izbor puta

Brodovi plove nad tišinom čiji donji deo čine poto-
pljeni njihovi prethodnici koje je na put ispratio nedosta-
tak sreće. Ta plava tišina koju čini voda što pamti sve bro-
dolome i poslednje glasove umirućih putnika i danas je 
osnova puta kojim se plovi iz znanog u nepoznato. Puto-
vanja ne poznaju putnike, još manje njihove namere; 
jedino što im daje smisao jesu putevi na kojima se ona 
odvijaju. A oni morski putevi, razlikuju se od šumskih 
samo po tome što ne pamte tragove kretanja putnika što 

176



brode ka svome kraju, jer dubina mora jednako je tamna 
kao i izvor svetlosti na iznenada raskritom proplanku. 

Najbitnije svojstvo čoveka, ono kojim se razlikuje 
od svih drugih bića i čime ih nadvisuje u beskrajnoj težnji 
da uzdigne se do bogova čija mesta odavno su ispraž-
njena, jeste mogućnost izbora koju mu daruje mišljenje. 
U ovom slučaju bogovi su oličenje najviših vrednosti, 
čiste suštine lišene tvarnih primesa koje su u funkciji 
obmanjivanja pojedinaca u časovima kad nastoje da 
prozru nametnutu im sliku sveta. Pitanje koje i dalje 
ostaje, zašto uopšte pominjemo bogove, zašto u njima 
tražimo pribežište koje ne možemo imati u samima sebi, 
nema odgovora. Čini se da je odgovor u čovekovoj slabos-
ti u stanju nemoći da se ostane uspravan i spreman biti i 
na strašnom mestu postojati; a tako nešto mođe se desiti 
samo jednom, a može se misliti stalno, u večernjim sati-
ma kad nebo je prazno, bez zvezda i znakova nadlunarne 
dubine.

U potrazi za onim što ga nadvisuje čovek teži da 
svakoj stvari dokuči smisao jer znano mu je da ničeg ne-
ma bez smisla koji je temelj onog što je predmet mišlje-
nja. Sâm smisao tema je posebne vrste čiju prirodu on 
retko misli ali uvek ostaje svestan da ono što jeste ima 
svoj razlog i smisao svega, kao razlog nad razlozima, naj-
viši razlog vodi rešenju pitanja bivstvovanja kao bivstvo-
vanja. 

Samo u takvim trenucima čovek je jednak sebi na 
pravi način i samo tada, mada to može biti retko, on se 
izdiže nad običnošću i sve što ga okružuje vidi drugačije 

177



no što se ono ljudima u prirodnom stavu pokazuje. Ono 
što osujećuje njegov odnos spram stvari i okolne prirode 
jeste opuštenost, uverenje da je sve „normalno“, da je 
takvo kakvim treba da bude da je zadovoljenje osnovnih 
nekoliko životnih potreba dovoljno da dan prođe u lagod-
nosti i da se sutra nadoveže na danas bez neke bitne pro-
mene. Linearnost trajanja postaje čoveku osnovni ideal. 
Njemu ništa više nije potrebno; dovljno mu je da se ništa 
posebno ne dešava, da sve teče bez ikakvih promena. Lju-
di su troma bića, navikla da žive na dostignućima pretho-
dnika koji za ovakav način života nisu znali. Svet se izme-
nio. Trajanje oslobođeno kvalitativnih promena postalo je 
osnovni način života većine. Zato ih se ništa i ne dotiče, 
zato neće reagovati na izlive očiglednih nepravdi, zato 
nemaju sažaljenja ni za koga, zato nemaju samilosti ni 
prema bližnjima koji se možda nadaju da bi im se mogla 
olakšati patnja s malo pomoći bližnjih. A bližnjih nema. 
Oni su se zatvorili u svoje ljušture iz kojih ne žele nikog 
da vide i ne žele ništa da znaju. Zato na sahrane malo ko 
ide sem najbliže rodbine jer žalost je nestajuća kategorija. 
Ljudi se kreću u nepokretnosti, žive u ne-življenju.

Ma kuda krenuli, tek ćemo na kraju stići na poče-
tak a tad biće prekasno da se sve jš jednom promisli i 
proračuna. U svakom slučaju, nadolazeće trajanje koje 
pojedince očekuje biće neki sasvim novi početak, ni nalik 
onom koji smo sve vreme, čitavog života znali, a sve dotad 
navodno „znano“ osvetliće se na novi način i sve to znano 
biće nam novo i nepoznato; svi događaji javiće se u 
novom svetlu, sve misli dobiće svoj novi oblik, i sav svet 

178



postaće neki novi svet ni nalik onom iz kog smo upravo 
došli. Naš život je upravo u tome: neprestana mena 
svedena u jedan trenutak koji je tek na momenat tu i već 
više nije, jer na trajni, čak ni prividno privremen način, 
nema u realnosti ni nas ni obzorja što obuhvata obuhva-
ćeno u granicama istine koju na neki nači bezuspešno 
nastoji da nam nametne priroda, iako nama neprijatelj-
ska, ili u najblažoj formi iskazano ravnodušna, budući da 
ona i ljudi kao njena potvrda na granici dva sveta jednako 
postoji.

Čovek je jedino biće koje može da bira nalazeći se 
među različitim mogućnostima. A i to da može videti raz-
ličite mogućnosti, da ih može biti svestan i racionalno ih 
promišljati, takođe je jedino njemu data privilegija. Izbori 
su razni, uvek različiti, a izbor puta bitni je uslov da čovek 
može biti na putu; u svemu važno je samo putovanje, važ-
na je plovidba morem, ili izbor staza po gustim šumama. 
Najteže je ići poljima, jer ona su najobmanjivija. Čini se 
da staza nema, a ima ih, samo se od trave ne vide. 

U tom slučaju bitno je mišljenje, bitno je donoše-
nje ispravne odluke, jer cilj je nevidljiv, a tek u predvečer-
je života nazire se samo bleda linija horizonta koji jeste 
slika vremena preostalog do kraja putovanja. O završetku 
života ne treba govoriti pesnički, najbolje je uopšte ne 
govoriti i misliti samo nestajanje.

Upravo stoga život i nije ništa drugo, no samo iz-
bor, udes nametnut sudbinom kao jedinom mogućnošću. 
Većina ljudi svest o udesu prespava, nastoji da traje iz 
dana u dan, da svaki dan vidi istim kao prethodni, i sve 

179



buduće vidi kao današnje, a kad se probudi, jer tako nešto 
se ipak u jednom času dogodi, već se obrela sa druge stra-
ne velike reke, tamo, među senkama koje nemaju senke.

10. Politika kao vetrometina

Jedna od najfrekventnijih reči u naše vreme jeste 
politika. Malo ko da nešto nije pisao ili rekao o njoj, mada 
retko sa mnogo smislenosti da bi tekst mogao izazvati 
makar imalo interesovanja i podstakao čitaoce na razmiš-
ljanje o temi koja se razmatra, a svako misli da o tome sve 
zna. S druge strane, sama reč politika jeste koliko stara, 
toliko višeznačna, i nije slučajno da prečesto i nekritički 
se koristi budući da je bremenita mnoštvom različitih 
značenja.  

Da je čovek političko biće, o tome su govorili već 
stari Grci. Oni su u prvom redu mislili da je čovek biće, 
koje se razlikuje od svih drugih time što je građanin 
polisa i da je polis njegova najviša briga. Grad (država) 
uvek je bio iznad pojedinca, a Grci koji su nadasve cenili 
slobodu, slobodu države videli su kao nešto što je daleko 
više od njihovog prolaznog, pojedinačnog života. Država 
se branila svim sredstvima, a u vreme demokratije ostra-
kizmom kao najefektnijim načinom da neko jako popu-
laran, ma koliko uman i zaslužan, ne preuzme vlast i 
zavede jednovlašće (tiraniju), čemu nisu uspeli izbeći ni 
najugledniji, najslavniji poput Temistokla ili najpošteniji 
ljudi poput Aristida. 

Kad se ceo život provodi u jednom malom gradu, 
malo može biti čega skrivenog ili neke privatnosti. Sve 

180



biva javno, većini poznato i s razlogom javnost beše na 
Agori najviši sudija. Očuvanje slobode države beše u 
prvom planu, posebno ako se ima u vidu da grčke države 
stalno su se međusobno sporile i ratovale, sem u slučaje-
vima kad bi im se svima pojavio zajednički neprijatelj 
donoseći im opasnost da budu pokoreni, kao što to behu 
Persijanci pod vladavinom Kira i Kserksa, ili bi vreme 
mira bilo poštovano u vreme održavanja Olimpijskih 
igrara kada bi među Grcima zavladao mir jer su svi hrlili 
na takmičenje u Olimpiji koje beše panhelensko. 

U potonjim vremenima političke odluke donosili 
su najmoćniji pojedinci – vladari, pape, bankari…, i tako 
beše doskora, kad se konačno konstatovalo da ljudi nisu 
politička bića, da se politikom bavi neko drugi ko može 
biti i u senci vlasti koja često samo je paravan što na sebe 
prima prve kritične udarce no bez snage da nešto izmeni.

Savremeni mediji sve čine da ljudi budu u najvećoj 
meri disperzni, da ne mogu postati kritična masa koja bi 
bila u stanju da ugrozi uspostavljenu vlast koju čini, for-
mira i kontroliše finansijska oligarhija. Novac je postao 
treća karta sistema koji sve čini za očuvanje samoga sebe.

Usled toga, politika, kao forma vladanja, mora biti 
stabilna kako bi bila temelj svake uspešne vlasti, koja 
pretpostavlja da ljudi s margine društva u nekom mo-
mentu mogu postati veoma značajan faktor sposoban da 
ugrozi stabilnost društva. 

Zašto politiku porediti za vetrometinom, to i nije u 
prvi mah do kraja jasno. Politički odnosi među ljudima 
često se oblikuju haotično, a učesnici mogu biti predstav-

181



nici različitog društvenog porekla, koje u većini slučajeva 
objedinjuje nekoliko zajedničkih karakteristika: žudnja za 
vlašću, želja za dominacijom nad drugima, arogantnost i 
prezir prema jednakima sebi, anksioznost, nesigurnost u 
sebe kao pojedinca, sklonost prihvatanju mišljenja stada, 
nizak nivo individualnosti i samopoštovanja… 

Sve to uslovljava formiranje grupe ljudi koja svo-
jim stavovima čini amalgam koji određuje politiku jednog 
vremena, ili jedne države koja funkcioniše pokoravanjem 
celokupnog stanovništva tako što se drugačija mišljenja 
neutrališu pomoću za to razrađenih načina.

Stoga, politika spram onih koji misle drugačije, 
uništavajući ih mentalno i psihološki, blagim, konstan-
tnim ispiranjem mozga, deluje kao ponekad jedva vidlji-
va, ali neprestana vetrometina što je daleko bolje, bez-
bolnije no primena nasilja na neistomišljenike. Ne mora 
svaka vetrometina biti orkanska, ona može biti ponekad i 
jedva primetna, ali uvek permanentna, stalna dok ne po-
ništi svako drugačije mišljenje i vladajuće stavove prokla-
movane politike nametne kao jedino moguće i jedino is-
pravne, i to najčešćim ponavljanjem istih stavova u 
različitim oblicima.

Društveni svet nema više svoje ranije oblike, on 
postaje jedan, jedinstvena maligna masa na tankoj opni 
racionalnosti prirode blokirajući njeno bivstvovanje koje 
su stari nazivali physis. Neskrivenost mogućeg je ukinuta, 
ostala su samo različita ispoljavanja surovosti jer, poje-
dinci, ma kom društvenom sloju pripadali, više sami po 
sebi, ne znače ništa. Postoji samo politika, jedini izraz 

182



vlasti onih što spremni su da nemilosrdno unište sve van 
sebe što može narušavati njihovu udobnost i njihovu sli-
ku svetu izraslu iz moći suprotstavljene prirodi u njenom 
nascentnom stanju.

Svet traje, traje u iznakaženom obliku u kom se 
pokazuje iznutra obogaljena priroda; ljudi ćute u očeki-
vanju boljeg vremena jer veruju da zlo je moćno, ali ne i 
beskonačno u svom delovanju i rasprostiranju. Slabljenje 
moći potresa temelje politike. Zato je ona u sebi promen-
ljiva, jer je satkana od ljudskog materijala, a ljudi su, 
posebno oni politički, posebno kvarna bića, spremni na 
sve, na svaki kompromis, na međustranačko preletanje i 
pre što vetar preraste u vetrometinu.

Jedina pouka koju nam donosi sećanje na prošla 
vremena i dugo iskustvo o onom što je bilo oslanja se na 
staru mudrost: biti što dalje od mesta gde se bilo šta reša-
va, pa čak i po cenu nedača koje čoveka mogu zadesiti; 
jer, najveći deo njih je prolazan; ne dozvoliti sebi da po-
misao na prošlost izaziva neugodu i nastojati u sleđenju 
stare pitagorejske mudrosti koju su potom kao svoju 
maksimu preuzele mnoge druge antičke filozofske škole - 
λάθε βιώσας.

11.Temeljnost temelja

Kad se govori o temelju, obično se pomisli na 
temelje kuće u gradnji, ređe na temeljnost mišljenja. 
Pomisli se na nešto osnovno, na podlogu na kojoj sve 
nadgrađeno počiva. O tome da sve ima svoj temelj zna se 
od davnina, ali, kao princip prvi je pitanje temelja 

183



formulisao Lajbnic u XVIII stoleću svojim kasnije 
čuvenim, do danas mnogo promišljanim, a na prvi pogled 
posve očiglednim stavom Nihil est sine ratione. 

Pomenuti stav može se prevesti kao ničeg nema 
bez osnove, ili ništa nije bez osnove. Oba stava na prvi 
pogled govore isto, no ovaj drugi u svom nije, ukazuje na 
neko jestanje i bivstvovanje koje se potom dovodi u vezu s 
osnovom, te se osnova pokazuje kao bivstvovanja (Sein). 
Ne bez razloga Hajdeger je ovom pitanju posvetio 
poseban kurs od 13 lekcija (Der Satz vom Grund, 1955-
1956) nastojeći da ratio kao osnov rasvetli iz svih uglova 
da poveže ga i izjednači s bivstvovanjem (Sein), gde se 
osnov, dno, pokazuje kao bez-dno.

Pitanje kojem vodi sva rasprava o osnovu, dospeva 
do pitanja da li sam osnov može, ili mora imati osnovu. 
Ako se pođe od iskustva starih Grka, koje je nama daleko 
i mi ne mislimo više kao oni, tu osnovu, koju su Grci 
mislili kao logos, arche, physis, kosmos, aion (koji se 
često prevodi i kao vreme sveta), a koju su Rimljani 
preveli kao ratio nama je nedostupna, mi je možemo 
misliti, ali ne i doživeti.

Između stavova da ničeg nema bez osnove (Nihil 
est sine rationem) i da svako biće ima osnov (Omne est 
habet rationem) krije se provalija koja se u prvi mah i ne 
primećuje; drugi stav tim ens uvodi pojam bivstvovanja i 
izjednačuje ga s osnovom dovodeći nas u situaciju da 
tvrdimo u isto vreme kako bivstvovanje označava osnov, a 
osnov bivstvovanje, te se naizgled nalazimo u krugu, 
budući da, po rečima Hajdegera, ne znamo jasno ni šta 

184



znači bivsvovanje (Sein) ni šta znači osnov (ratio). Jer, 
problem je već u tome što bivstvovanje znači osnov, a da 
sâmo kao osnov nema osnov. 

To je pomalo nalik na kuću u kojoj ja sada 
stanujem. Oni koji su je gradili, gradili su je bez temelja, 
na zemlji. Ali, na primedbu da se tako ne gradi, oni bi 
rekli da je kuća na zemlji, da zemlja je osnova, da je 
zasnovana i da ima svoj temelj u zemlji koja je osnov na 
kojoj stoji. To što sam ja potom oko cele kuće kopao i 
zasipao dodatni temelj kamenom i betonom, njih ne bi 
potreslo; rekli bi: to je tvoja stvar, kuća i pre toga stoji već 
pedeset godina počiva na tom mestu, i preživeće tako i 
tebe. Naravoučenije: obrati pažnju na to šta i od koga 
kupuješ.

Kako bivstvovanje bivstvuje kao zasnivanje (kao 
osnov), ono samo nema osnov, ono je bez-osnovno; no 
budući da nema osnova, kao bez-osnovno, ono svojom 
bezosnovnošću omogućuje zasnivanje svega što jeste.

Sve drugo što jeste ima svoj osnov, ima svoj temelj, 
a ako je tako, šta je tu s nama, kakvo je naše delovanje i 
na čemu se ono zasniva, tačnije, od čega ono polazi, kakav 
je njegov smisao, jer i smisao je ugrađen u osnov naše de-
latnosti koja određuje naše postojanje. Međutim, moguće 
je da stvar stoji i obratno: smisao može biti ugrađen od 
samog početka u naše postojanje odakle biva određivana 
naša delatnost u njenom pozitivnom ili negativnom smis-
lu. Život nam determiniše priroda čiji smo racionalni deo 
i mi ma šta činili, činimo samo ono što možemo u tom 
trenutku kad se određujemo u vremenu koje je samo ma-

185



lim delom naše, a onom najvećem kojeg se mi ne tičemo, 
u njegovom otvaranju spram celine kosmosa koji ono 
samo horizontno obuhvata, mi ne značimo ništa. Mi 
znamo prirodu, ona ne poznaje nas.

Kao postojeća bića, kao nešto bivstvujuće, mi 
imamo nekakav osnov, no u čemu se sadrži taj osnov iz 
kog proističe uvek određena forma, jeste ono što infor-
miše o onom što jeste, o uspostavljanju postojanja čo-
veka, o njegovoj vlasti nad drugima i nad Zemljom, o 
vladavini koja izvire iz osnove vladanja kao kosmičke 
moći. A ako sve ima svoj temelj, to onda važi i za sve što 
traje u granicama koje određuje ratio u svom izvornom 
smislu.

12. Bezdušnost

Informativni prostor omogućuje neprestanu komu-
nikaciju pojedinaca po najrazličitijim pitanjima; ona se u 
prvom redu tiču osnovnih životnih potreba i održavanja 
života na elementarnom, primitivnom nivou. Ređe se po-
činju voditi razgovori o nečem višem, o onom što nije 
neposredno vezano za način i mogućnosti preživljavanja 
kojima je ispunjena svakodnevica i ograničen svakodnev-
ni život.

Tu svakodnevicu čine komentari ili površna prosu-
đivanja raznih događaja koje nameću mediji a najčešće to 
su zbivanja u svetu života društvenog polusveta koji nas 
okružuje, a čija popularnost vezana je za bizarne i vulgar-
ne događaje iz njihovog privatnog života o čemu ljudi vole 
da slušaju, da prozaična zbivanja prepričavaju i jedni dru-

186



gima ih komentarišu, da ih cinično i s ironijom prosuđu-
ju, smatrajući u većini slučajeva da oni sami nisu na tako 
primitivnom nivou; pritom, na taj način, teše sebe kako 
su sami moralniji i često obrazovaniji od polusveta čije 
beznačajne i često vulgarne dogodovštine popunjavaju 
naslovne strane tabloida i jevtinih sajtova stvorenih za 
prizemnu zabavu duhovnog polusveta, dok tome, u veli-
koj meri, doprinosi i televizija čiji je nivo odavno ispod 
svakog kulturnog nivoa i kod normalno obrazovanog 
sveta svojom degutantnošću izaziva samo neprijatna 
osećanja i permanentan prezir. Prizemnost tzv. „estrade“ 
koja sebe smatra „elitom“ odraz je „društvene kulture“ i 
lišenosti tradicionalnih visokih vrednosti koje su stari 
Grci videli oličene u paideii.

Konačno, ima i onih koji sebe smatraju uzvišenim 
nad društvenim talogom i smatraju da se nalaze u pri-
krajku sporova o događajima u sferi dnevne politike, no 
pritom pažljivo održavajući određenu distancu kako ne bi 
pali u nepotrebne nevolje. 

Ipak, čitajući prve stranice novina, naivno veruju 
da njihovo mišljenje koje se tu formira može uticati na 
masovno formiranje javnog mnjenja, naivno veruju da 
baš oni su ti što najispravnije, krajnje objektivno, mogu 
ocenjivati privremene nosioce političke moći, živeći 
pritom u iluziji da su s kreatorima vladajućeg pogleda na 
svet“ na istom nivou i u istoj ako ne materijalnoj, onda 
svakako duhovnoj ravni. 

Samo tek neznatna manjina ljudi jasno vidi da se 
od tog sveta „vlasti“ treba strogo distancirati, da treba biti 

187



daleko od svake mogućnosti da budu umešani u neke 
radnje koje bi bile potvrda podrške raznim partijama, 
pokretima, strankama gde oni mogu biti i članovi, ali, u 
suštini, samo kao statistički brojevi – jer ne vide jasno da 
su zapravo niko i ništa, krpe za jednokratnu upotrebu. 
Odluke o bilo čemu, čak i o najmanjim stvarima donose 
se daleko od njih, bez njihovog uticaja, na nekim drugim 
mestima.

Mnogima je teško da tako nešto prihvate kao real-
nost. Radije su spremni da se zavaravaju, da, zavaravajući 
se, sebi obezbeđuju nekakav smisao življenja, da sebe 
pred samima sobom mogu u većini različitih slučajeva 
opravdati. Većina ljudi je po prirodi stvari ništavna, 
beznačajna gomila neznatnih i lako manipulativnih indi-
vidua bez ikakve moći da se samoorganizuje, da uzdigne i 
učvrsti svoju svest nad beznačajne događaje kojima je 
preplavljena i zaokupljena njihovom lažnom važnošću. 

Razume se: to nije posledica neke njihove krivice, 
ili nečije podlosti i smišljene zavere, to je stvar prirode, 
usuda koji čoveku dolazi i prati ga od njegovog rođenja. 
Samo mali deo budućnosti on može nadljudskim napo-
rima izmeniti; on je tu gde jeste. Čini što može da čini i 
krajnje je pogrešno ako još oseća za sve što ga pogađa i 
neku sopstvenu krivicu. Krivice u tom slučaju nema. 

Ništavnost čoveka je deo njegove prirode; može biti 
i drugačije, ali u slučaju ako je on spreman da ide protiv 
svoje prirode. No, u tom slučaju, on mora biti svestan 
svih posledica, biti spreman i na onu gorku čašu koju će 
mu sudbina doneti. Svako ima svoj pravi trenutak, 

188



καιρός, i njegovo je da za to bude spreman i bezpogo-
vorno saglasan, da spremno prihvati ono što mu sudbina 
donosi. 

Ljudski svet zapravo nije njegov svet, on ne pose-
duje unutrašnju uređenost, on nije ni bleda slika kosmosa 
i reda koji se formira u trajanju života a po nekom nad-
ljudskom kosmičkom poretku stvari; ljudi su u svojoj 
neznatnosti isključeni iz svega što bi na ma koji način 
moglo biti bitno za opstanak pojedinca ili celine koja bi 
bila identična društvenoj zajednici. Teleologija je izum 
optimističnih filozofa, vesele naravi koji su često voleli da 
se šale.

A onda, kad-tad dođe trenutak kad se od pojedinca 
nešto očekuje. Pojavljuju se drugi i Drugi sa svojim zah-
tevima i pojedinac na kog niko dotad nije obraćao pažnju, 
niti je dotad nešto značio, niti je bio emotivno za nekog 
vezan, niti bilo čime obavezan, jer sve što je dobijao on je 
to plaćao (besplatan uvek beše samo sir u mišolovci), 
sada, pred pojavom drugih i njihovih zahteva, najednom 
od njega počinje nešto da se traži a u tom traženju može 
često biti kao zalog i njegov sam život. Jer, na kraju kra-
jeva, on je, za Sistem kao takav, nebitan.

Kod starih Spartanaca sve beše drugačije formu-
lisano; smisao njihovog života bio je u zaštiti drugih i 
grada. Sa štitom, ili na njemu, govorilo se. Ali, sve vreme 
života on je pripadao državi koja je stajala iza njega. Pri-
vatnost nije imala poseban značaj. Polis je bio uvek iznad 
pojedinca (sve do pojave helenizma kad su se ljudi počeli 

189



povlačiti u sebe i u svoje vrtove, poput stoika ili epiku-
rejaca).

Naše vreme potpuno je drugačije. Ono počiva na   
drugim princilima; pojedinac živi potpuno nezaštićen 
pred nedaćama koje pred njega mogu iskrsnuti i koje su 
njegova lična stvar, koje on sam mora i razrešavati; drža-
va u kojoj obitava neće ga ni u kom slučaju zaštititi, pre-
pušten je sam sebi (može ga eventualno zaštititi partija ili 
mafija, ali i to ima svoju cenu, jer zaštitu verovatno biće 
prinuđen da plati uzvraćanjem usluge koja se duboko 
protivi njegovim životnim principima).

S druge strane, država, ne pružajući pojedincu 
ništa, očekuje mnogo, a često i više od toga - sve. Očekuje 
se da u svakom času dužan je da ispolji visoku dozu patri-
otizma, da stane u prve redove borbe za ostvarenje ciljeva 
čiji smisao često i ne razume, a na kojima bi trebalo da 
počiva društvo koje osigurava njegov opstanak; od njega 
se traži, iako ništavnog, i da pogine ako je potrebno za 
očuvanje vlasti na kojoj počiva država i njena oligarhija. 

Ako je do tog časa i bio ništa, sad se očekuje da 
preko noći budu nešto, da bude heroj. Ali, on počinje 
drugačije da razmišlja: oni koji su dosad bili sve, nek to i 
dalje budu. Zašto se žrtvovati za nešto što nikad nije bilo 
istinski njegovo, čemu on ne pripada? Zašto izlaziti iz tog 
prostora omeđenog s četiri zida van prostora koji čini re-
alni svet? Zašto najednom biti drugo od onog što mu je 
ulogom propisano kao minornom čovečuljku u svetu veli-
kih priča i dogovora?

190



Za borbu s nevoljama on i njemu slični, a to je ta 
masovna potlačena većina, nemaju volje. Oni su bez-
voljni. Niko ih ničim nije zadužio. Niko im u kritičnim 
trenucima života nije pomogao dok nije došao čas da 
budu za nešto njima neznano iskorišćeni? Zašto bi sad 
oni bili dužni da nekom u nečem pojedinačnom ili nečem 
opštem pomognu, pa makar to bila za sve egzistencijalno 
sudbonosna stvar, nešto što ima dubok svoj osnov? Ovde 
nije reč o defetizmu; reč je o ljudima koji su od samog po-
četka lišeni svake životne šanse. 

Bezvoljnost se pretvara u bezdušnost. U takvoj si-
tuaciji ljudima ni do čega u životu nije više stalo, često ni 
do samih sebe, a kamo li do svojih bližnjih s kojima dele 
iste prostore i isto vreme u kojem traju, jer svi su jednaki, 
svi jednako žive u svojoj ništavnosti. Svi su jednako sebi i 
drugima nepotrebni.

Svi su već od samog početka svog trajanja povučeni 
u sebe, što ne znači da ne mogu javno glumiti brižnost i 
zabrinutost za sve što se oko njih zbiva (a što tokom 
života zapravo i čine). Neko će takvu prituljenost nazvati 
licemerjem, neko, besramnim ponašanjem, ali, oni su u 
suštini takvi svo vreme (samo to nije vidno, često ni dru-
gima a pogotovo ne njima, jer o sebi imaju daleko bolje 
mišljenje). Oni su zapravo ravnodušni, ravnodušni prema 
svemu, posebno prema drugima i to bi  možda bila i 
preciznija dijagnoza. 

Reč je o stanju u kojem čovek nema odgovor ni na 
najbitnija pitanja i tada mu je sve jednako vredno. Igra se 
a da ne zna da li se igra s drugima ili sa samim sobom, da 

191



li obmanjuje druge ili samoga sebe. Posledica ravnoduš-
nosti u društvenim odnosima manifestuje se kao konzer-
vativizam no on može poroditi nihilizam, hiperkriticizam 
i terorizam, a ovaj poslednji može biti posebno opasan jer 
ničim ne mora biti ograničen zato što može imati prikri-
vene podsticaje u samim vrhovima vlasti koji neredom 
uspostavljajući lažni red stvarajući iluziju kako vladaju na 
demokratski način za dobro svih građana. 

U takvoj situaciji najbitnije je uspostavljanje druš-
tvenih odnosa koji se ogledaju u odnosima vlasti, moći, 
zavisnosti, nejednakosti u moći i bogatstvu, i njima je 
svojstveno da mogu opstajati samo u slučaju prikrive-
nosti, u slučaju ako se javno ne ispoljavaju jer bi inače 
izazivali otpor i ne bi se mogli mirno podnositi a nesta-
bilnost je najveća opasnost za opstanak uspostavljenog 
vladanja.

Ljudi sve vreme borave u lažnom socijalnom glu-
mištu gde sebi sami dodeljuju uloge koje često ne umeju 
da odigraju, ali ne pristaju da borave van igre, da u njoj 
ne učestvuju. I to samo zato što žive u iluziji da je igra 
smišljena i organizovana za njih. 

Čovek jeste biće igre, kao što je i igra njegova bit, te 
nije slučajno da je Lajbnicov stav Cum Deus calculat fit 
mundus, Hajdeger u jednom svom predavanju o stavu 
razloga mogao prevesti i kao U to vreme, kad Bog igra, 
nastaje svet. Svaki pojedinac, imajući samo svoj sop-
stveni život, smatra da je samo ta njegova igra odlučna i 
ozbiljna, da je ona sama njegova i jedino njegova igra, te 
ne vidi opravdan razlog tome da treba učestvovati i u 

192



igrama drugih. Prema njima on je u većini slučajeva rav-
nodušan, nezainteresovan, bez emocija i zato je bezose-
ćajan kad su u pitanju drugi (prema kojima može glumiti 
mnoge unapred smišljene, mnogima unapred znane lo-
gične, ubedljive uloge); zato je bezdušan, jer, duševnost 
jeste retkost, kao što je retka i istina oličena u  φύσις u 
njegovoj skrivenosti, jer skrivenost nema emocija; ona je 
hladna kao što je takva i osnova bezdana čije bez-dno 
kazuje nešto što mi ne razumemo no jeste dno, jeste 
osnov bivstvovanja koje nam iz budućnosti šalje sudbina, 
dolazeći sve vreme do nas, posebno u časovima kada na 
obali mora prestajemo da čujemo udare talasa o oštre 
kamene hridi, jer na to smo, kako bi rekao Pitagora, od 
svog rođenja naviknuti.

13. Razmeđa protivrečnih stavova

Πόλεμος je u osnovi sveta, a potom i u osnovi svih 
odnosa stvari u prirodi i ljudi koji su samo poseban slučaj 
u evoluciji prirode; sve što jeste ima poreklo u sukobu i 
sve što postoji prebiva u večitim razmiricama suprotstav-
ljenih sila. 

Kada je o ljudima reč, među njima saglasja ima u 
retkim slučajevima, ne stoga što teško nalaze razloge 
trudeći se da obrazlože svoje argumente, već ponajpre 
zato što opstaju u stalnom nesaglasju interesa kojima se 
rukovode; razlog za mir nije prirodno svojstvo, jer mir je 
neprirodno stanje u prirodi kao celini mada ne i njenim 
delovima, no, u većini slučajeva, ne i u onim koji se tiču 
čoveka. 

193

https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://en.wiktionary.org/wiki/%25CF%2580%25CF%258C%25CE%25BB%25CE%25B5%25CE%25BC%25CE%25BF%25CF%2582&ved=2ahUKEwiNueqM9faPAxVsgv0HHa1GB-YQFnoECB8QAQ&usg=AOvVaw1ONvKfNI7rLfnnmiu5Gxxc


Sam predmet večitih razmirica mogu biti znatne 
ali ne i u manje slučajeva najbeznačajnije stvari; ređe su 
one velike što tiču se same egzistencije pojedinca, njego-
vog odnosa spram drugih i spram prirode koja ga je izne-
drila da bi ga potom i uništila, bez milosti, jer priroda ne 
oseća, ona jednostavno samo jeste na način na koji jeste, 
jeste od same sebe, pre čoveka i posle njega.

Nekažnjivost pre je njena no čovekova osobitost; 
on je oseća kao nevidljivu, mada osetljivu podršku da 
sebe potvrđuje na nadmen način, da druge ako može što 
češće ponizi a sebe potvrdi. U labavim društvenim zajed-
nicama nekažnjivost je svakodnevna pojava i ne treba 
proći mnogo vremena pa da je ljudi prihvate kao nepi-
sano pravilo, kao pravo jačih. 

To samopotvrđivanje, često bezosnovno, razvija u 
čoveku zlostnost i malo ko može odoleti izazovima koje 
mu se pružaju kako bi izašao iz potencijalnog pada u se-
be, u depresiju, praćenu stalnim osećajem krivice. Ljudi 
su emotivna bića, lako povredljiva, bez snažno izgrađenih 
odbrambenih mehanizama. Više su osvetoljubivi, no 
spremni da mirno prođu pored onih koji ih vređaju. Nak-
nadnim preživljavanjem neprijatnih situacija štete sebi, 
ne shvataju da će te uvrede uskoro da se vrate onom ko ih 
je počinio, te da sebe štitedobrim raspoloženjem. To je ne 
uvek jednostavno, ali štedeći sebe, ljudi sebi produžuju 
vek. 

Sve stvari treba smatrati nevažnim, nečim što nas 
se jedva ili samo uslovno dotiče. Tome i služi vreme; ono 
nam pomaže da sve uskoro dođe na svoje mesto, da 

194



shvatimo, možda pre a možda kasnije, da ničeg nije bilo 
što je vredelo naših „potrošenih“ nerava. Da, svako će 
reći: to je lakše reći, no tako se ponašati, ali, zato smo tu 
da učimo, da se trudimo živeti život sa što manje duhov-
nog bola i patnji, da druge vidimo kao neko nužno, ali 
prolazno zlo, da sačuvamo mir i u časovima kad je to naj-
teže. U sutrašnjem danu sve će već biti lakše, udaljenije 
od nas, manje važno, pojaviće se druge stvari koje će 
trebati da se što pre reše i svako sutra biće spas od onog 
što nas zadešava danas.  

Jasno je da ne možemo biti ravnodušni spram 
svega što nas zapljuskuje; na neki način čovek mora 
reagovati, osećajnost je ljudsko svojstvo, ali moramo se u 
svemu truditi da sačuvamo sebe. Življenje se ne iscrpljuje 
u trajanju već i u negovanju i razvijanju sebe, u borbi za 
sebe u svetu i među drugima, u svesti o nadolazećem su-
tra koje je drugačije i na svaki način, u negativnom ili po-
zitivnom smislu, spasonosno. Ovo nije pledoaje za opti-
mizam već za način života kakav se mora doživeti do nje-
govog kraja ostavljajući svoje pozitivno iskustvo drugima.

Istovremeno, moramo biti i toga svesni da priroda 
deluje po svojim zakonima koje ona sama nije stvorila, ali 
ih se drži i po njima vlada nemajući svest o potrebama čo-
veka koji je njen krajnje slučajni produkt sklon samouniš-
tenju ali uvek spreman i za sukob s njenim temeljnim 
principima. Priroda nema svest, nema ni svoju unutraš-
nju svrhovitost; zato, ima temelj u sebi iako ne i njegov 
razlog.

195



U čoveku ona je dobila rivala i njen odnos s njim 
krajnje je višesmislen. Ako čovek nastoji da se uzdigne 
svojom delatnošću iznad prirode, priroda na tako nešto 
uvek reaguje na svoj način, koji on, u većini slučajeva, 
nije sposoban da razume, jer nije mu nikad jasan njegov 
originerni odnos spram prirode koja ga omogućuje ali mu 
se nikad do kraja i ne potčinjava u njegovim nekritičnim 
ambicijama.

Romantičarske priče o tome kako čovek radom 
prisvaja prirodu i njom, prisvajajući je, sposoban je da 
ovlada, traju i u naše novo vreme, čak su u nekim oblas-
tima i dominirajuće, ali do tog trenutka dok se ona ne 
otme njegovoj kontroli i njegovim zamislima koje su 
posledice raznovrsnih proračuna, posebno u času kad 
priroda iz sebe počinje da iznedrava nepoznate dotad 
dugo skrivene energije na subatomskom nivou. Tog časa 
ona se počinje suprotstavljati čoveku i on je sve manje 
sposoban da obuzda njene moći, posebno u slučaju kad se 
u sve umeša i veštački intelekt koji je čovek stvorio sebe 
radi, ne promišljajući do kraja posledice svog delovanja i 
mogućnost da u jednom času veštački intelekt može da se 
otme svom tvorcu i počne da „misli“ po nekim svojim 
pravilima koja čovek nije uračunao u času njegovog krei-
ranja. 

Sve većim i agresivnijim njegovim delovanjem čo-
vek i priroda počinju da se razilaze; među njima nastaje 
jaz koji se sve teže, kako vreme prolazi, da prevladati, i 
tada nastaje sukob krajnje protivrečnih stavova i namera. 
Ovde se o namerama govori uslovno. Čovek ima namere 

196



ali ne i priroda koja ga svojom moći u vremenu trajući 
prevladava. 

Kada govorimo o prirodi, ovde moramo imati u 
vidu da se termin priroda shvata u novovekovnom zna-
čenju te reči, jer ne sme se gubiti iz vida da se u raznim 
epohama zapadne istorije tom pojmu pripisuju različita 
značenja: u jednom slučaju ona je stvorena od boga, u 
drugom ona postoji zajedno s bogovima, u trećem ona 
postoji kao nešto što je pre ljudi i bogova, što je iznad 
njih, što je starije od vremena (unutar sveta), te je ona 
oznaka za samo bivstvovanje koje je starije od sveg biv-
stvujućeg i više je od ljudi i bogova. 

Mi smo navikli da prirodu vidimo kao skup svega 
što je suprotstavljeno čoveku, kao nešto spram čega se čo-
vek odnosi radom i to shvatanje nema više ničeg zajednič-
kog s onim koje srećemo u drugoj knjizi Aristotelove 
Fizike gde on analizira pojam φύσις.

Stoga, nimalo slučajno, u naše vreme se operiše s 
jednim pojmom prirode koji je svojstven našoj epohi i 
tako se u prvom planu vidi razmeđa, u kojoj se priroda i 
čovek razlikuju i u isto vreme dodiruju, ali s često posve 
različitim namerama; priroda ne ukazuje samo na bivst-
vovanje kao ono što je postojano, već u prvom redu na 
skup stvari i svega s čim dolazimo u dodir pa stoga i mo-
žemo govoriti o materijalnoj prirodi, o duhovnoj prirodi, 
o ljudskoj prirodi ili prirodi raznih čovekovih tvorevina.

Ako sve ima svoj razlog, onda i priroda, kao i čo-
vek, oslonjenji i proistekli iz svojih temelja počinju da 
žive suprotnim životima, budući da na ovaj ili onaj način, 

197



sve ima svoj život, pa i priroda; u kojoj meri ona može da 
„misli“ to ne znamo i znaćemo verovatno na kraju puta 
kojim idemo. Stari Grci verovali su da je život karakteris-
tika svega; da li su bili naivni u svom verovanju, to pitanje 
nije do kraja jednoznačno razrešeno; možda behu više u 
pravu no što smo mi jer su joj bili daleko bliže.

Znamo samo jedno: nalazimo se na razmeđi dva 
sveta. Bar tako vidimo stvari, jer, možda, raznih rasput-
nica i daljih staza ima daleko više no što mi to iz svoje og-
raničenosti možemo videti i mišljenjem dokučiti, budući 
da mišljenje i pravo viđenje jesu jedno. 

Ono što nam se čini i ono što jeste, nedvosmisleno 
je različito po svojoj prirodi i sama razmeđa potvrda je 
postojanja protivrečja različitih stavova čiji smislovi mo-
gu biti u sukobu ali ne prestaju da svojim trajanjem obli-
kuju prostor u kojem trajanje stvari određuje Vreme. 
Vreme koje nije naše vreme i ne vreme ljudskog života; 
α ώνἰ  je nešto više od toga.

U isto vreme, svet kao celina svega što jeste 
(κόσμος) jeste jedan, s mnoštvom u sebi pojedinačnih 
svetova, zatvorenih kosmičkih monada, od kojih jedna 
sadrži sve nas i sve što znamo o sebi i prirodi koja nas u 
sebi održava. 

Znajući to, mi možemo biti ravnodušni spram dru-
gih i svega što nas okružuje, najčešće trajući u ovom ma-
lom segmentu života celine, svesni toga da sami pripada-
mo isključivo sebi, u stalnom nastojanju da nas ne zahva-
te zlobive tuđe misli, jer, iznad nas je uvek još nešto više, 
svet noosfere koja nam daje osnov mišljenja i čuva nas od 

198



onih grešaka koje su koliko pogubne za nas, toliko i za 
svet unutar kosmosa kao celine pa i samu noosferu, skup 
svega umnog odakle dobijamo poslednja znanja o svetu i 
sebi u njemu.

14. Nadolazak neizvesnosti

Kraj dana uvek donosi neko olakšanje, budući da je 
doskora nerešeno na neki način ostalo razrešeno i za na-
ma, ali, u isto vreme, on donosi i osećaj nerešenosti onog 
što nam prethodi, neizvesnost koja navešćuje nepoznato, 
često nelagodnošću ispunjeno nadolazeće sutra. Neizves-
nost je u  velikoj meri postala zaštitni znak ovog našeg u 
sebi duboko nesigurnog vremena i sve je naglašenija me-
đu novim simptomima duha savremenog sveta. 

Uprkos tome što je sve pred nama sve naglašenije 
sve manje izvesno, ne prestajemo da govorimo o budu-
ćem vremenu i drugom svetu u koji smo zakoračili. Zato 
se sve više s pravom pitamo: nije li to pomalo paradok-
salno, govoriti o budućem o kojem ne znamo ništa kao 
nečem za što mislimo da je izvesno? Kako možemo znati 
da će ga uopšte biti, a da ovo danas nije i poslednje 
danas, da možda neće biti nikakvog sutra niti u njemu 
njegovo isto danas? 

Uprkos dubokom osećaju da nama vlada ono nepo-
znato, u koje smo bezvoljno zašli napuštanjem sveta poz-
natog, čovek kao da je ispunjen nekom nadom da to 
nepoznato, noseći u sebi neizvesnost, može biti i ono spa-
sonosno koje u odsustvu odbeglih bogova i dalje u sebi 
sadrži tragove božanskog što je ostalo za njima u času dok 

199



svetska noć još uvek traje i praskozorje se ni ne najavljuje 
na vidiku.

Sve što jeste potvrđuje se stoga samo u današnjem 
danu; grčevito se držimo toga da u njegovoj nedovrše-
nosti mislimo ono što može biti iza samog mišljenja, iza 
samog bivstvovanja, i u saglasju s Proklom mislimo ono 
što na svoj način jeste, a ne može se izreći jer za to oduvek 
ne postoje reči.

U svim ranijim epohama postojale su neke projek-
cije budućnosti, postojali su neki projekti, neki zadaci 
koje su ljudi sebi postavljali s namerom da ih izvrše i tako 
ispune vreme zadato im kao prokletstvo ili kao dar. Zada-
ci behu po meri čoveka ili grupe ljudi koji su u njihovom 
rešavanju nalazili razlog i smisao puta u vreme buduće 
koje im se činilo jasnim i osigurano njihovim životom.

Kad reč je o daru, to beše već složenije, jer dar je 
zavisio od onog koji daruje; u tom slučaju trebalo je sle-
diti trag naznačen kao nit vodilju ka cilju koji nije zavisio 
samo od čoveka, već ponajpre od Onog koji dar daruje.

Danas su projekti neizvesni a darovi retki, ako ih 
uopšte više ima. Sve postoji u znaku nesigurnosti. Usud 
bivstvovanja postao je neproziran, sve nadolazeće neiz-
vesno i živi se radi življenja koje ide svome kraju, a da se 
ne zna ni zašto, ni zbog čega, ni šta je osnova trajanju koje 
je u svojoj neopredeljenosti lišeno svakog smisla.

Kada razmišljam o filozofiji, ne mogu se oteti utis-
ku da je do bitnog preloma došlo u prethodnom stoleću, 
da se ranija epoha završila sa smrću Adorna, Hajdegera, 
Eugena Finka, da su neke od ideja starog vremena nosili 

200



još neko vreme Gadamer i Bimel. Da je, otprilike u to 
vreme, s pojavom poststrukturalizma i postmoderne 
nastupilo neko drugačije vreme. Ne mislim da je reč o 
nekom nastavku mišljenja drugim sredstvima, već o 
završetku prethodnog, na tihi, odumirući način. Novi 
mislioci nisu doneli ništa novo, pre bih rekao da su bili 
komentatori starog a da je posle njih (Fuko, Liotar, 
Derida, Bodrijar) sve nekako utihnulo i da prosto filozo-
fije više nema.

Ne znam da li to živimo na razvalinama starog, 
stare kulture, starih vrednosti, no više je no očigledno da 
u poslednjih pedesetak godina ne vidimo nastajanje ne-
kog novog, drugačijeg, alternativnog pogleda na svet, ka-
da je reč o duhovnom životu ljudi. U isto vreme nastaju 
novi mediji i oni ne menjaju samo ljudski život u tehnič-
kom smislu, već prvenstveno u duhovnom: dolazi do pot-
pune promene pogleda na svet i njena prva posledica je 
promena odnosa prema svetu i, što je još važnije, prome-
na samog načina života i odnosa ljudi spram neposredne 
sredine koja ih okružuje i ljudi u neposrednoj blizini. 

Ljudi počinju da na potpuno drugačiji način gleda-
ju na svet, i taj novi pogled sa svim njegovim novim vred-
nostima i životnim prioritetima prenosi se neposredno na 
njihovu decu na narastajuće potomstvo, koje u prome-
njenim uslovima svet vidi drugačije no oni, a upravo to 
dovodi do sve većeg generacijskog jaza, prvo latentnog, a 
potom sve jasnije izraženog koji se čestvo pretvara u su-
kob, no sad sve jasniji, prepun neazumevanja i narastaju-

201



ćeg agresivnog ponašanja, prepunog isključivosti i hladne 
bezdušnosti.  

Mi ne znamo šta se dogodilo u svesti nove genera-
cije koja postepeno dolazi na naše mesto. Ako smo mi bili 
čvrstim nitima vezani za tradiciju, ako smo promišljali 
uvek iznova i iznova misli na kojima je ona počivala i u 
njima nalazili uporište za svoje delovanje, šta se to dogo-
dilo s novom generacijom koja je izgubila interes za sve 
što je prošlo. 

Tako su u jednom svetu nastala dva različita sveta: 
u istom prostoru žive dve generacije koje ne odlikuje pre-
nošenje osnovnih shvatanja „s oca na sina“, već protiv-
rečje koje neki roditelji pokušavaju nekritički da preva-
ziđu stajući na stranu dece i opravdavajući njihove neade-
kvatne postupke čime podrivaju i tako već poljuljan auto-
ritet nastavnika i učitelja čija je reč samo pre stotinak go-
dina bila poštovana i od presudnog značaja za oblikovanje 
opšteg pogleda na svet. Simptom tog današnjeg vremena 
je u prvom redu - rušenje autoriteta.

U obezvređeni prazni prostor nastupila je nova 
generacija koju ne interesuju postojeći društveni odnosi, 
koja vidi samo sebe i ne priznaje ništa drugo do svoje 
egoistične interese, koja ne poseduje nikakvu istorijsku 
svest i misli da na svetu postoji samo ona, da sve počinje 
samo s njom, da ma šta činili njeni članovi time stvaraju 
pravila kojima se moraju pokoravati svi, a i oni s njima su 
nesaglasni, daleko mlađi od njih. 

Nova generacija sve što je van domašaja njenih 
ličnih interesa smatra ništavnim i za sve što se nje lično 

202



ne tiče i u čemu ne vidi ličnu korist smatra bezvrednim i 
za to je nezainteresovana. Ako se sve sabere onda bi se 
moglo reći da je pragmatizam, arogantnost i odbaciva-
nje svakog pokušaja dijaloga s ljudima od autoriteta i sa  
znanjem – njena bitna karakteristika.

*
Danas je sve aktuelnije pitanje: kako se to dogodilo 

da nova generacija vidi samo sebe, i ništa dalje od njenih 
pragmatičnih interesa, uverena da je ona dovoljna sebi 
tako što će opstanak u svetu videti podređen gotovim 
paradigmama koje kao gotove, bez kritičkog procenji-
vanja nalazi u internetu ili u vrednosno sumnjivoj viki-
pediji koja, kao zbirka površnih informacija, već na prvim 
stranicama izjavljuje da za verodostojnost i istinitost in-
formacija, koje se u njoj nalaze, ne garantuje?

Kako se to dogodilo da nove generacije gube inte-
res za razloge i osnov svog postojanja, da se ne pitaju šta 
to odista jeste, koje su informacije dostojne njihovog 
interesa, a koje ne? Gde se izgubila radoznalost, nagon za 
istraživanjem, želja da se čine novi prodori u sferu nepo-
znatog koje je i dalje svud oko nas i koje se s povećanjem 
znanja sve više uvećava. A reč je o nagonu koji je podsti-
cao razvoj sve novovekovne nauke (ovde isključujem 
nagon za mišljenjem, jer to je retka privilegija manjine 
ljudi i njihov doprinos na duhovnom planu nije vidljiv 
koliko je to prinos primene tehničkih rezultata i tehničkih 
inovacija).

Problem je u tome, i možda je on među najvećim, 
što danas više niko nema interesa da sazna šta je to novo 

203



što određuje njegovo vreme i razlikuje ga od onih koji su 
mu prethodili. Možda je stvar u tome što su roditelji naj-
novijeg pokolenja od prvih dana učili svoju decu kako su 
oni najbolji i najpametniji, da im nije potrebna za to 
nikakva dodatna potvrda i da će na tacni dobiti sve ono 
što su njihovi roditelji s teškom mukom sticali.

Svet je izgrađen na zabludama i prepun zavarava-
nja. Ono što je u njegovoj osnovi ne da se neposredno 
dosegnuti. Stara poslovica govori kako je besplatan samo 
sir u mišolovci. Za sve drugo potrebno je znanje, trud, 
napor da se zamišljeno i željeno ostvari. Stalno se govori 
kako put do lakog nije lak, ali malo kome to dospeva od 
uha do svesti. A ako i dospe, dospeva prekasno.

Za našeg života pojavila se generacija koja postaje 
omađijana rezultatima koje dobija razvojem veštačke in-
teligencije, generacija koja je sve više vladajuća i ne inte-
resuje je više ništa od same sebe i svoje uspešnosti u 
uskom krugu istomišljenika. Van njihovog uskog vido-
kruga koji su sami sebi postavili ne postoji ništa.

Reč je o novoj generaciji mladih koje, ponavljam, 
ništa ne interesuje, ni njihovo poreklo, ni celokupna tra-
dicija, ni bilo kakvo znanje o mestu gde se nalaze i u ko-
jem obitavaju. Vreme provode u ispraznim razgovorima 
nemajući nikakvu želju da bilo šta novo saznaju, jer ne-
maju ni iskustvo potrebe potrage za novim. 

Malo je reći ako se samo kaže da je došlo do smene 
generacija. Nije reč ni o kakvoj smeni, već o nastajanju 
generacije koju s prethodnom ništa ne veže: ni intereso-
vanja, ni ciljevi, čak ni isti misaoni prostor. Pre bih rekao 

204



da je nastupio potpuni raskid, potpuni, nepremostivi jaz 
između „starih“ i „novih“; ukinuta je svaka mogućnost 
komunikacije jer ne postoje više zajedničke teme razgo-
vora. Ako se takve i nađu, nema mogućnosti dijaloga i 
osmišljavanja problema koji pojedine teme otvaraju, jer, 
ne postoji ni tolerancija, ni trpeljivost, ni pokušaj da se 
razumeju argumenti i stavovi starijih. 

Mladi smatraju da znaju sve, a ono što ne znaju (a 
da pritom i ne znaju šta ne znaju), tražiće u internetu; ako 
su učenici ili studenti odgovore na postavljena pitanja ili 
date im zadatke, prepisaće iz interneta ili će ih dobiti ako 
su malo „napredniji“ od veštačke inteligencije. Odgovore 
na postavljena pitanja često neće ni pročitati, neće se s 
njima ni upoznati, jer ih ni to ne interesuje, pošto ne vide 
smisao da će im takve teme ikad biti životno potrebne i to 
je odlika četvrtine nove populacije pred kojom se otvara 
budućnost (tako kažu sadašnje statistike).

Posledica toga je da ostaju sve vreme sa znanjima 
koja su imali na početku, a da ništa novo nisu naučili, da 
nisu uopšte proširili i tako skroman raniji krug znanja. 
Daleko su od toga da shvate da je obrazovanost posledica 
funkcionalno primenjenog znanja. Ono što svi oni ne mo-
gu shvatiti to je da se ne uče činjenice (one im i tako od-
mah iščile iz svesti jer nisu funkcionalno ni sa čim pove-
zane) već strategije kako tim činjenicama operisati. 

Vreme prolazi, a članovi te nove generacije ostaju 
isti, čak i međusobno isti, bez razlike, kao da su klonirani, 
jer svi jednako sve što eventualno znaju, znaju, a sve 

205



ostalo ono bitno i u čemu je smisao paideie jednako ne 
znaju. 

Pedagozi su u proteklom veku napisali više teorija 
no tokom čitave dotadašnje istorije, ali sve te teorije 
objekata njihovih promišljanja se uopšte ne dotiču. Novoj 
generaciji pedagozi uopšte nisu od koristi (ovi to još ne 
shvataju) i sve više proročki deluju reči austrijskog peda-
goga, predstavnika anarhističkog pravca u pedagogiji 
Ivana Iliča, autora popularne knjige Dole škole, da škole 
treba ukinuti, a decu prepustiti tome da se obrazuju na 
ulici, po haustorima, ili kafeima ako već nisu overdrogi-
rana. 

Nastavu deca doživljavaju kao gubitak vremena, pa 
im je normalno da se i na časovima u školi, koje shvataju 
kao nužno zlo, bave drugim stvarima, ne interesujući se 
za ono što im se tog časa izlaže, a ako bi nešto i hteli reći o 
školi, onda nastavu shvataju kao nešto interaktivno, nešto 
o čemu oni mogu ravnopravno da raspravljaju s nastavni-
kom i to o nečem što on zna a oni ne znaju, pljeskajući ih 
još pritom po ramenu, ako ih fizički ne napadaju ili zatr-
pavaju pogrdama i uvredljivim smajlicima korišćenim u 
pismima s najprimitivnijim shvatanja odnosa spram 
učitelja s kojim bi da se ogledaju u onom o čemu pojma 
nemaju. 

Deo njihovog ponašanja ima uzrok i u shvatanjima 
roditelja jer porodica više nije stub obrazovanja niti vas-
pitanja koje bi trebalo da bude već prethodno doneto u 
školu. Tako beše nekad, u XIX stoleću, u doba Hegela, 
koji je obrazovanje smatrao stubom države; danas tako 

206



nije, a ni države više nisu onakve kakve bi trebalo da 
budu.

Ponavljam, ono što je u svemu najalarmantnije, a 
što ni sami pedagozi dovoljno jasno ne uočavaju, jeste 
nezainteresovanost. Mladi ljudi nemaju ambicije, ni želju 
za znanjem i dostizanjem novog, što je bilo podsticaj rani-
jim generacijama. To je taj kritični momenat koji pret-
hodna, odlazeća generacija (odlazeća u biološkom smislu) 
ne može da razume niti je sposobna da sagleda novonas-
talu situaciju u oblasti obrazovanja, niti svoje mesto u 
njemu i smisao svoje delatnosti i potrebnosti u novom, iz 
temelja izmenjenom svetu. 

Pedagoge može čuditi nezainteresovanost za zna-
njem kod nove generacije, ali problematično je što oni 
motive takvog stanja uopšte ne razumeju i ne uspevaju da 
sagledaju korene i razloge novonastale situacije i kako na 
nju adekvatno odgovoriti, ako se išta uopšte još i može 
učiniti. Jer, vreme prolazi i situacija je sve alarmantnija.

Učenici su od njih sve udaljeniji i sve manje vide 
potrebu za školom jer ne vide nužnost potrebe za uče-
njem i za onima koji znanja poseduju. A razlog tome je 
što nove generacije ne vide smisao i značaj posedovanja 
znanja u društvu gde za uspon na društvenoj lestvici zna-
nje i stručnost uopšte nisu neophodni. 

Ovo je samo još jedan od primera koji jasno uka-
zuje na prelazak iz starog u novi svet čiji se osnov vidi u 
nesporazumu koji nije ni slučajni, ni površni, već funda-
mentalni i koji iz osnova menja svet u kojem živimo na 
krajnje bitan i odlučujući način determinišući ono što je 

207



nadolazeće i što nas tek očekuje. Budućnost kojom neće 
upravljati znanje mi ne možemo sebi predstaviti, a nove 
generacije u tome ne vide nikakav problem smatrajući da 
temelj sveta nije u znanjima, nego u uspešnosti, a ova ne 
počiva u uvidima u prirodu onog što jeste. 

Posledice ovog prevrata poniklog na nezaintere-
sovanosti mi još do kraja ne možemo sagledati, ali znake 
promene na svojoj sopstvenoj koži već duboko osećamo. 
Osećamo se obesmišljenima, nepotrebnim bićima čije 
postojanje nema nikakav smisao ni potrebu za tim da se 
nešto čini kako bi svet bio bolji.

Da bi se stvari ipak donekle mogle bolje razumeti, 
potrebno je promisliti i uzroke koji su doveli do neza-
interesovanosti za obrazovanje i sticanje znanja. Neke 
smo već pomenuli a njih je znatno više: gubitak auto-
riteta nastavnika, roditeljska bolećivost za dečiji nerad 
koji se opravdava pravom na lepo detinjstvo bez rada i 
truda koje je svedeno na od malih nogu zanetost komp-
juterskim igrama (a što ima za posledicu gubljenje gra-
nice između realnosti i fikcije i prevođenje sveg fiktivnog 
u realnost, kao i pogrešnu svest da se do svega može doći 
na lak način), nekažnjivost za loše postupke i prihvatanje 
neodgovornosti na svim nivoima; omalovažavanje napor-
nog i odgovornog rada podržano primerima postizanja 
uspeha olakim, putem često i nečasnim sredstvima, i ko-
načno, veličanje uspešnosti postignute ponekad i nelegal-
nim putevima – sve to samo srozava ugled nastavnika i 
vrednosti znanja koje oni hoće preneti mlađim pokole-
njima a što vodi nezainteresovanosti za takmičenje u 

208



oblasti sticanja novih znanja, budući da se ne vidi kako je 
upravo razlika u posedovanju znanja istinska osnova 
razlike među ljudima. 

Nije bez razloga već ukazano na to da se krajnje 
pogrešno, detetu od ranih dana govori kako je ono izuzet-
no i sposobno, a ono u to veruje i od malena se prema 
drugima odnosi s visine, druge poluprezrivo gleda, 
spremno da ih optužuje za svoje neuspehe i s razlogom 
krajnje nekritično; sve se završava prvo sitnim traumama, 
potom pojavom krivice koja se uvečava i postepeno vodi u 
depresiju ili neosnovanu sujetu. 

Za uspešnost nije dovoljan samo talenat i dar, nego 
i niz drugih momenata, najčešće podrška drugih koji i 
sami ne moraju biti nadarene osobe ali su ih takvima 
drugi „izvikali“. Sve se u najvećem broju slučajeva zavr-
šava postepenim povlačenjem u sebe i krivljenjem drugih 
za sopstvene neuspehe. Osećaj krivice se pokazuje daleko 
većim negativnim faktorom i od osećaja permanentnog 
straha od mogućih neuspeha i to se posebno potvrđuje u 
vreme kojim vlada neizvesnost, u vreme koje je nestabil-
no, prepuno neizvesnosti koje mogu imati i posve realne 
razloge. 

Često sumnjiva pozadina navodnog ugleda „uspeš-
nih i poznatih“ javnih „ličnosti“ samo je još jedan od mo-
gućih podstreka rušenja stabilnosti ličnosti i još više ma-
sovno podstiče nove generacije da budu ravnodušne 
spram merila starijih njihovih prethodnika a čemu dopri-
nosi lažna iluzija da se do lakog dolazi na lak način. A da 
bi se nešto naizgled lako izvelo, često su potrebni nad-

209



ljudski napori i nadljudska odricanja i zna svako ko bi 
hteo postati najbolji u nekoj od sportskih disciplina (što 
je nekako najmlađima najbliže; ne može se lako postati ni 
vrhunski košarkaš, ni šahovski velemajstor); matematika 
ili maksilo-facionalna hirurgija su mnogima već manje 
bliski i većina je svesna da tu treba neke stvari znati i da 
se takvi fakulteti gde se te veštine uče ne završavaju 
kupovinom ocena i seminarskih radova.

Merila ranih merilaca, da upotrebim jedan sjajan 
izraz mog profesora estetike, prestala su biti mera u oču-
vanju vrednosti ranijeg vremena i nadolazeća neizvesnost 
najavljuje jedno drugo vreme koje će drugi svet nove ge-
neracije koja za prethodni i ne zna, sve više udaljavati 
„ostarele mandarine“ od nove realnosti koja nije za njih, a 
možda malo i za one nove koji će u svojoj nezasitnošću za 
produktima lagodnog života koja nije zasluga njihovog 
rada (jer oni ne rade ništa i ne stvaraju ništa pozitivno); 
svu njihovu nezainteresovanost dovesti do krajnjeg 
trijumfa tehničkog duha u praznom prostoru svesti, u 
pustinji bez oaza duha ne mogu dovesti do smisla ni nade 
u veštačku inteligenciju koja bi nekim čarobnim štapićem 
trebalo sve da reši i razreši. 

Dragoceno vreme života prolazi i nove generacije 
teško shvataju da su osuđene na tavorenje u prostoru koji 
za njih ima sve manje mesta. Dolaze drugi, možda će oni 
nešto od svega ovog i shvatiti nastojeći da prevaziđu po-
raze svojih prethodnika. Ako neke drugosti uopšte bude.

210



15. Nesvakidašnjost svakodnevice  

Jedno od svojstava ljudskog života je jednoličnost, 
no, čini se da je to tako samo prividno, u slučaju kada se 
sve vidi jednakim s onim što mu je naizgled isto. Svi dani 
su različiti, nijedan od njih ne može se vratiti, nijedan se 
ne može ponoviti. Dogođeno desilo se samo jednom, on-
da kad se dogodilo, a svaki put dogođeno je novo i dru-
gačije. Iluzija istosti je jedna od naopasnijih iluzija koja 
nas proganja kao noćna mora u časovima osame i svesti i 
beznačajnosti svega što činimo.

Sav običan život (a malo je onih kojima život nije 
sazdan od običnosti) protkan je malim izmenama što 
često se čine neznatnim, a iako beskonačno male, uprkos 
tome su različite i uvek drugačije, pa kad ih hoćemo se-
ćanjem vratiti u vreme današnje, različite su od onog što 
se stvarno dogodilo jer ih naša podsvest vremenom prera-
đuje a da mi toga nismo svesni. 

Ne treba gubiti iz vida da sećanje je stvaralačko i da 
nam iz prošlosti donosi događaje u kojima jesmo učestvo-
vali, ali, donosi ih na drugačiji način, s drugačijim sadrža-
jem, različitim od onog onog što se zapravo zbil0. Sećanje 
nije pasivno, već produktivno, i to mi najčešće ne zapaža-
mo živeći u uverenju da prošlost beše baš takva kakvom 
je mi ovog časa mislimo i držimo u našem „sećanju“. 

U različitim dobima života istih stvari različito se 
sećamo. Isti događaji ne ostaju jednolični; ponavljaju se, 
ali u različitim varijantama i na razne načine učestvuju u 
našem životu dajući neidentične vrednosne ocene onom 

211



što se dogodilo, a sve to dešava se u funkciji lakšeg opsta-
janja u surovim okolnostima koje nam nameće život. 
Prošlost nije neprozirna, ali nije ni jednoznačna; ona je 
aktivni učesnik naše sadašnjosti i iz onog što je bilo 
formira ne samo našu sadašnjost već i ono što još nije a 
tek će doći.

Kada je o samom životu reč, obično s uverenjem 
kažemo kako je on satkan od malih stvari koje i nisu vred-
ne pamćenja. Neke od njih brže, a neke sporije zaborav-
ljamo, često ih nadograđujući onim što nije bilo, dok za 
neke, odista realne, tvrdimo da se nisu ni dogodile, mada 
su se zbile često i pre kratkog vremena; no, koje su stvari 
velike, a koje male, to je otvoreno pitanje i njihova ocena 
zavisna je od naših trenutnih interesa. One navodno „ve-
like“ i značajne po nas, zbivaju se retko i kad na njih po-
mislimo, sretni smo što takvih mnogo nema i što nam nji-
ma život nije prenatrpan. 

Ljudi su odviše mali da bi mogli podneti velike 
događaje u mislima, a kamo li u njima neposredno učes-
tvovati. Iz takvih situacija pojedinci uvek izlaze povređeni 
i najznačajnija osobitost pamćenja je zaboravljanje; zato 
se s „malim“ stvarima sasvim bezbolnije prolazi. Njih se 
najčešće ne sećamo i to ne-sećanje omogućuje stvaranje 
praznine u sećanju i formiranje praznog vremena, svesti o 
tome da se baš ništa nije ni dogodilo.

Zaboravljamo sve što je neprijatno, potiskujemo ga 
u nesećanje i ono ostaje zapretano u sferi nesvesnog (čes-
to do časa kad biva isprovocirano nekim sličnim događa-
jem ili asocijativnim nizom misli čija posledica može biti 

212



neodređena strepnja ili određeni strah pred onim što bi 
nam se moglo dogoditi); čak i ono što bi moglo biti izvor 
neke radosti i to se često brzo gubi pod naslagama protek-
lih događaja čije svojstvo ne možemo nikad nedvoznačno 
odrediti, pa nam se čini kako i tu postoje neki odbrambe-
ni mehanizmi koji nas čuvaju pomažući da lakše prebro-
dimo moguće nevolje i onda kad se tako nešto ne bi očeki-
valo. 

Svakidašnjica kao skup dnevnih događaja i postup-
aka, raznih činjenica koje se povezuju u manje ili veće ce-
line i zavisno od toga manje ili više traju u našem sećanju, 
zavisi od konteksta u kojem se sve oko nas zbiva. Osim 
ove „svakidašnje“ svakidašnjice postoji i druga njena stra-
na, ono ne-svakidašnje, svet umetnosti, svet određenih 
društvenih odnosa, svet koji izmaštavamo kao pokušaj 
odbrane od stvarnosti. No to, nažalost nije sve. Mimo 
ovog što vidimo na ovaj ili onaj način kao svakidašnje, 
postoji i ona njena viša, nevidljiva strana koja sav život 
određuje: politika, moć, vlast, prikrivene funkcije vlada-
vine. Svakidašnjica na taj našin obuhvata svu celinu 
čovekovog života i obično je nazivaju realnošću. Pojedi-
nac toga nije svestan; živi u spletu rada i ne-rada (doko-
lica, zabava, svetkovine). On nema uvid u celinu, on samo 
vidi ono što ga neposredno i vidno dotiče; prikrivene 
dimenzije svakidašnjice ostaju za njega skrivene. Živi u 
sadašnjosti i izmaglici satkanoj od retkih sećanja koji 
zajedno čine njegov život, zadovoljan načinom življenja  
ili depresivan, ispunjen nelagodnošću, zavisno od toga u 
kojoj meri je pod uticajem sredstava javnih komunikacija, 

213



informacija, pod sve agresivnijom i obimnijom lavinom 
vesti kojom ga zasipa internet u čijoj je mreži i iz koje se 
ne može svesno iskobeljati, niti izbeći programirano za-
dovoljavanje lažnih potreba. 

Tako, neprimetno, razlaže se, ili se već u velikoj 
meri razložila srednja klasa, jedan njen neznatni deo 
prelazi u višu, a najveći deo nametanjem potreba i pog-
leda na svet najnižih, primitivnih slojeva stapa se sa nji-
ma i postaje potrošač najnižih potreba klizeći u stanje 
varvarstva koje potom usled svoje masovnosti i pristupa 
sredstvima komunikacija nameće celom društvu i 
pretvara ga u amorfnu ne-kulturnu masu podložnu 
manipulacijama uskog vladajućeg kruga ljudi u senci.

Sve se više oseća nastupanje neovarvarstva, oliče-
nog u odsustvu  dostignutih tekovina kulture i viših 
vrednosti; tehnička civilizacija ne uspeva da nadoknadi 
ono duhovno što je izgubljeno, ona se kreće u drugom 
smeru – olakšava življenje zarobljavajući ga u svoje in-
formatičke, scijentističke mreže pod dominacijom prag-
matističkog pogleda na svet oličenog u uspešnosti retkih 
pojedinaca koji se svima nameću kao model dostojan po-
dražavanja. Što se manje ljudi sećaju prošlosti i primera 
iz ranijih vremena tim lakše bivaju pogodno sredstvo ma-
nipulacija u političke svrhe, političke, u najširem znače-
nju te reči. 

Apsolutno sećanje svega prošlog najveće je proklet-
stvo koje čoveka može zadesiti; zato je zaborav najveći i 
ponajčešće jedini spas, blagi duševni melem, da se život u 
ovom obliku koji nam je dat i u kojem jesmo, dovede do 

214



svog kraja na duševno najlakši način, jer znamo da posle 
kraja za nas više ničega nema. 

Možda najveća iluzija neprimetno počiva u jedno-
ličnosti i neznatnosti svakodnevice. Ona svojom unutraš-
njom različitošću koju mi smatramo istošću čini da razli-
kujemo dane i vreme sadržane u njenim događajima koji 
svojom beznačajnošću potvrđuju moć razlike i čine da ra-
zlika kao takva bude bit razmeđe i osnova svakog prelaže-
nja prividno istog u različito. 

16. Očekivanje neminovnog

Većina ljudi danas živi život bez želja. Niko ništa ne 
očekuje što bi moglo da izmeni ono već poznato i na nov 
način rasvetli znano o proživljenom. Nema te želje koja bi 
mogla da izmeni ono što već jeste. A kad bi tako nešto i 
moglo da se javi, većina to neće hteti, jer ako se željeno 
ostvari, više nema šta da se želi. 

Želje imaju smisao samo kad su neostvarene, 
mada, u proncipu, mogu biti ostvarive, ali to nije njihov 
smisao. Neostvarenost je jedina unutrašnja dimenzija 
svake želje vredne da se njen sadržaj dovede u stanje 
realnosti. 

Želja kao takva je negativna strana sveta. Ona ubija 
sadašnjost jer traži da bude ono što nije i ubija svako 
jeste u sadašnjosti. Sretan je onaj ko ništa ne želi. Samo 
on živi život onakav kakav jeste. Bogovi žive blaženim 
životom u večnosti jer nemaju želja; za njih ne postoji 
ništa novo i nemaju nijednu misao koju bi trebalo ostva-

215



riti u ime nečeg za šta se ne zna kakvu bi razliku unelo u 
postojeće. Kad sve zna se, kad sve mogućnosti jasno su 
izložene, nema potreba za bilo kakvim željama. Želje su 
stvar budućnosti a mi živimo u sadašnjosti i one dovde ne 
dopiru. Ako se u svom ostvarenom obliku pojave, malo će 
nam šta značiti. Jai ostvarene, nećemo ih prepoznati.

Opstanak bogova je igra u veselosti, ljudi su samo 
njihove igračke, govorio je Platon. Ja ovde mislim na grč-
ke bogove, koji ne znaju za smrt, patnju i bol. Oni žive u 
radosti, nemajući nikakvih želja i njihovo bivstvovanje je 
večna igra, igra sveta sa samim sobom. Zato su uzor i sli-
ka idealnog života kojem čovek treba da teži. U ovo malo 
života što je čoveku preostalo treba se saglasno tome i 
ponašati. O životu bogova ne treba mnogo misliti a ni 
raspravljati; treba sve prepustiti njima. A ovaj naš ubogi 
život i tako je nikakav da ne treba mu pridavati neki 
značaj; takav je kakav jeste. 

Ako se ne može dostići besmrtnost, može se živeti u 
blaženstvu i težiti istinskom dobru, ali bez nekih posebno 
smišljenih želja. Želje samo opterećuju život. Čoveku je 
dato ono što mu je dato i ne treba težiti onom što je više 
od toga. Svaka težnja već u sebi krije makar trunku neke 
često neostvarive želje, a ova samo rasplamsava ono 
negativno što čami u čoveku, uvek spremno da ga zahvati 
i obeshrabrenog potčini sumornim mislima koje ga odvla-
če iz sadašnjosti i zavode nadom da ono bolje će doći 
svakom od nas, odnekud, samo po sebi. A ništa niotkud 
ne dolazi, jer tog drugog odakle bi nešto došlo nema.

216



Ničega nema što bi samo po sebi došlo nekom po-
jedincu; u protivnom, ako živi u nadi, on može biti samo 
beskrajno tužan, depresivan, i onda pasti u zamku 
neostvarivih želja, a većina pravih želja je neostvariva, jer 
da je drugačije, ne bi bile želje već ono neumitno bi 
svetom vladalo donoseći sa sobom samo ono čemu se 
ljudi ne mogu odupreti. 

Sadašnjost je potvrda same sebe i svako u njoj sebe 
vidi kao stranca zalutalog u svet kojem on ne pripada. 
Sudbina čoveka je da bude na putu, ali sa ciljem u tuđini, 
da hodi ka onom neumitnom po nepoznatim krajevima, 
da u onom što mu je najbliže sebe ne prepoznaje, da osta-
jući u svome svetu ostaje nepoznat za druge, kao što su 
oni za njega, da mu sve stvari iz neposredne blizine ostaju 
nepoznate i same sebi nepotrebne. 

Biti sam u svojoj samoći, način je da se prevaziđe 
pomisao o tome da postoje želje, da ih treba ostvarivati 
iako put k njima nema nikakvog smisla. Živeti sadašnjost 
jedini je pravi odgovor na pitanje smisla života koji vodi 
neminovnom i njegovoj tamnoj lepoti, jer, kako je 
Hajdeger jednom rekao, „sa svojim životom svako živo 
biće počinje već da umire i obrnuto: umiranje je još život 
pošto je samo živo biće kadro da umre; čak umiranje 
može da bude najviši čin života.“ 

Sa ovim poslednjim složili bi se svi hrišćani, jer da 
nema smrti ne bi bilo moguće ni vaskrsnuće, a složili bi se 
i samuraji, jer ovakvo viđenje smrti odgovara i njihovom 
kodeksu. Za nas koji boga i bogove vide poput Aristotela 
to ne važi. Vaskrsnuće kao najveći hrišćanski praznik (a 

217



ne rođenje Iskupitelja, kako nas uče nedoučeni psiholozi) 
jedina je potvrda živosti religije za one koji veruju; za one 
druge, za koje je sav život u potvrdi svih zbivanja s ove 
strane sveta, đivot je u borbi sa samim sobom u nastoja-
nju da se bude bolji i časniji u ovo oskudno vreme kojim 
vladaju zlikovci i njihove himere.

Smrtnost je bitno svojstvo čoveka i svešću o njoj 
čovek se razlikuje od svih drugih bića pa i bogova u svetu 
koji je samo jedan od slučajeva u beskonačnom postoja-
nju kosmosa. Da smrti nema, da nema tog kraja koji život 
zatvara u celinu, samo življenje i trajanje u beskonačnom 
ponavljanju ne bi imalo smisla i ντελέχειαἐ  ne bi bila 
poslednja reč Aristotelove i celokupne grčke filozofije.

17. San bez snova

 Koliko puta čovek se probudi, rasani i kaže sebi da 
sretan je što nije ostao u snu koji se upravo prekinuo, a 
nije nikako mogao da se završi, jer, sanjao je večni beziz-
laz i ponavljanje istog događaja u novom ali slućenom 
obliku. Snovi mogu biti razni, najčešći oni što se ponav-
ljaju, ili oni u kojima se neprestano putuje prelazeći iz 
voza u voz, ili oni kad na kraju školske godine treba 
položiti ispit čije se gradivo ne zna, ili oni u kojima ne 
možemo naći svakodnevne upotrebne stvari… 

Svako ima svoje posebne snove u bezbroj mnogo 
varijanti, i svaki od njih je neponovljiv, a najlepši su vero-
vatno oni snovi kojih se nakon buđenja ne sećamo; ti nas 

218

https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://en.wiktionary.org/wiki/%25E1%25BC%2590%25CE%25BD%25CF%2584%25CE%25B5%25CE%25BB%25CE%25AD%25CF%2587%25CE%25B5%25CE%25B9%25CE%25B1&ved=2ahUKEwj0iMSusPGPAxXvif0HHWqYFAsQFnoECBsQAQ&usg=AOvVaw2rGThiDm0aaDmTBnjd7cvb


čuvaju kako bi lepo živeli u sadašnjosti koju znamo kao 
jedino realni svet i ne daju da u njima trajno ostanemo.

Neko govori o dnevnim snovima, o maštama, o 
budnim pričama koje izmaštavamo kako bismo ublažili 
realnost koja nam donosi najčešće neuspehe; ali to nisu 
oni snovi u koje dospevamo privremenim odlaskom iz 
stvarnosti. Mašte su jedan drugi način da se dosanjaju 
neostvarive želje; one su svesno upravljane, mi ih svakog 
časa možemo menjati, ispravljati, ponavljati i birati im 
ishod u kojem mi dominiramo i nadvlađujemo uskrsle 
neprijatnosti i nevolje. 

Sa snovima stvari stoje drugačije. Njima ne uprav-
ljamo. Oni dolaze odnekod, verovatno su splet slika iz na-
še podsvesti, daju nam neku od uloga i vode nas svojim 
putevima do časa buđenja. Većina snova kojih se frag-
mentarno sećamo, na ovaj ili onaj način govore i o našem 
postojanju, a ne samo o stanju stvari sa druge strane sve-
sti. Dok znamo za snove znamo i za sebe, znamo da nas-
pran tamo, postoji ovde i sada, da postoji svet u kojem 
boravimo, ne sami, a sa drugima, da postoje stvari i ljudi 
među njima, da postoje odnosi koji grade prostor, da sve 
to postoji u vremenu koje i mi s drugima delimo. 

Snovi mogu biti i deo našeg bitnog vremenog živo-
ta, a sanjanjem potvrđuje se postojanje neke druge stra-
ne, nekog drugog sveta koji je takođe naš svet, svet saz-
dan na ovom nama već poznatom, na iskustvu stečenom 
sa ove strane tih novih nadolazećih snova.

No, postoji i onaj pravi san, san u kojem nema 
snova, san koji čine beskrajni prazni prostori koji su 

219



užasavali Paskala, san bez snova o kojem je govorio 
mračni Efežanin, jedini san koji nas neće mimoići. 

Zato, odlazeći u san treba biti oprezan. Mnogo je 
snova, no samo jedan je bez snova; njemu se ne moramo 
nadati, niti ga želeti, ne treba o njemu misliti dok nas 
ima. No on dolazi, on se odmekud prikrada, mada na neki 
način oduvek već postoji, poput onih velikih vrata sa 
druge strane reke i on je parabola one suđene nam čaše 
koja nas ne može mimoići, jer od tuđe je a ne naše volje.

18. Nadolazeća neizbežnost 

Očekivanje nije momenat svakodnevnog života. 
Ono teče i kad se ništa ne očekuje u bilo kojem njegovom 
trenutku. Sve što dolazi, traje i potom odlazi. Ne postoje 
promene koje menjaju život u njegovoj unutrašnjosti. 
Stabilnost, obezbeđena vremenom, življenje svakog poje-
dinca svodi u običnost. Upravo stoga na ulici i po vrto-
vima vlada tišina. Doduše, ponekad dolazi do nekih indi-
vidualnih ispada, ali to su simptomi koji zahtevaju leče-
nje. Ako su isti izazvani nezadovoljstvom, treba naći i 
lečiti uzroke. Za to postoje posebne ustanove. 

Nadprosečno skretanje pažnje na sebe (influenseri, 
blogeri, estradni šoder, maltretiranje javnosti svojom 
patološkom, mizernom privatnošću u medijima i sred-
stvima informisanja, ili agresivnim, primitivnim pona-
šanjem na ulici ili u javnim ustanovama) podrazumeva 
potrebu hospitalizovanja, jer za posledicu ima neoprav-
dan teror nad drugima i životima pojedinaca usmerenih 

220



kulturnim ciljevima u čijim okvirima i žive, ali i potko-
pavaju temelje na kojima jedna država počiva.

Ispadi razne vrste, mogući su, jer zloupotreba ko-
rišćenja informacija nije zakonski regulisana u mnogim 
društvima i dozvoljeno je ono što ne bi trebalo biti. Živi-
mo u društvu čiji su mnogi civilizacijski momenti ugrože-
ni i osporeni, a sfera duhovnosti i kulture obesmišljena je 
do neprepoznatljivosti. U takvim situacijama ljude obu-
zima nemoć i neodređena strepnja koja u svakom času 
može poroditi bezosnovni strah. Ljudi se plaše agresivne, 
nepoznate sredine koju čine bezodgovorni pojedinci.

Međutim, sve ovo pre bi mogli biti simptomi koji 
vape za analizama sociologa, ali i psihologa koji svojim 
zadatkom vide istraživanje patologije života naših savre-
menika (koristeći sumanuti statističku metodu), a ne 
prvenstveno i predmet promišljanja filozofa nadnetih nad 
manifestne pojave duha našeg vremena. 

Duh vremena jeste tema koja zadire i u oblast filo-
zofskih istraživanja, no pitanje koliko u naznačenom opi-
su stanja našeg vremena ima još za filozofiju značajnih 
fenomena ljudskog opstanka a koji već na neki način nisu 
bili zahvaćeni studijama prve polovine prethodnog stole-
ća. Hajdegerove i Finkove analize ljudskog opstanka 
(Dasein) ostaju i nakon skoro celog stoleća neprevaziđe-
ne. Njihovi uvidi ostaju još uvek vladajući; mogu biti 
kritikovani ali ne i bitno osporeni. U svakom slučaju, 
treba se osloniti na sud vremena; naš i onaj koji dolazi.

Sve više stiče se utisak da prisustvujemo ogoljenoj 
situaciji, svega što se zbivalo već sedamdesetih godina 

221



prošlog stoleća i bilo opisivano kao masovna pojava, sa-
mo u daleko agresivnijem smislu, a što su tadašnji mis-
lioci  ispravno prepoznali, samo u nekoj daleko blažoj i 
benignijoj formi, ne uviđajući ili ne verujući u mogućnosti 
dosezanja nadolazećeg zla. 

Uvećana ljudska bezobzirnost, bezdušnost i delat-
nost lišena svih humanih karakteristika, naročito izražena 
kod najmlađih naraštaja a i kod generacije srednjih godi-
na koja oseća svoju promašenost, neiživljenost i nezado-
voljstvo nesposobnošću da se ostvari i nađe sebi mesto u 
novom, izmenjenom vremenu, pre je znak toga da smo 
počeli da sve dublje zalazimo u jedan drugi svet, no da je 
u pitanju nešto poznato, dosad doduše neviđeno, mada 
na drugi način već proživljeno.

U tom smislu, reči ap. Pavla najavljivale su daleko 
više nadolazak novog, manje agresivnog, boljeg sveta, sa 
daleko više smisla i pozitivnih momenata koji su se nazi-
rali u nadolazećem životu, no neizbešnost nove epohe 
prepune apokaliptičnih tonova događaja koji za sobom ne 
donose ništa dobro ni utešno onima koji misle da se sa 
svojom poputbinom spremaju, potajno, često krijući to i 
od sebe, kraju života ostavljajući za sobom toliko neza-
vršenih stvari, a bez nade da će se išta promeniti u tom 
narastajućem haosu, nesposobni da ga onima koji ostaju 
prevedu u neko podnošljivo stanje dovršavanjem nedovr-
šenog.

Osećaj ostavljanja ovog sveta uvek je ljude vodio u 
potištenost i zato su nastojali da ga nečim kompenzuju, 
da ga pretvore u nešto do čega jednom će možda i doći ali 

222



bez njih, i ne u baš nekom prednaznačenom času, jer oni 
u posledicama tog što sledi neće ni na koji način učestvo-
vati, a svi oni drugi što ostaju brzo će ih zaboraviti, sve 
minimalizovati, i završenost njihovih namera tumačiti 
kao završetak bez pravog završetka. 

Posle smrti ljudi prelaze u sećanje živih i njihova 
smrt postepeno gasne u mislima njihovih poznanika, biva 
potisnuta nekim novim događajima, čija jarkost sve više 
prekriva prošlost koja se ne može poništiti ali se na više 
načina može transformisati u ono što i nije bilo. Tu na 
scenu stupa faktor vremena i udaljenost u trajanju sma-
njuje se sa nadolazećim zbivanjima čija osnova je nova i 
nepredvidljiva. Sve nadolazeće samo se postupno i deli-
mično otkrivajući i šireći oko sebe sve veću neizvesnost 
uspostavlja svoju nevidljivu, apsolutnu vlast.

19. Postoji li budućnost?

Postoje pitanja koja ne teba, usled njihove ograni-
čenosti postavljati veštačkom intelektu, pitanja poput 
onog o budućnosti stvari, ljudi, sveta i njega samog. On će 
vam dati odgovor, u većini slučajeva pozitivan s mnoš-
tvom izgenerisanih odgovora, jer tako su ga tome njegovi 
tvorci naučili, i biće tako sve do momenta dok ih on ne 
uništi, jer pitanje će postati dvosmisleno usled nemoguć-
nosti jednoznačnog odgovora na pitanje o čijoj je buduć-
n0sti reč: o budućnosti ljudi koji su ga stvorili, ili o njego-
voj, koji ih nekim svojim mogućnostima već uveliko nad-
mašuje.

223



Veštački intelekt zamišljen je kao operativna 
alatka, kao instrument koji može dolaziti do nekih 
odgovora mnogo većom brzinom jer poseduje uvid u 
daleko više podataka no što ga može imati čovek i obra-
đuje ih s mnogo većom brzinom. 

Prošlo je vreme Aristotelovog Likeja, Aleksandrij-
ske biblioteke, Biblioteke Kasiodorovog Vivarijuma, 
višetomne Etimologije Isidora Seviljskog, Enciklopedije 
francuskih prosvetitelja, Enciklopedije Britanike… Sva ta 
dela pretendovala su na to da saberu i sistematišu znanja 
o celini sveta, da ljudima pruže više uvida u ono što ih je 
interesovalo. No, znanja su se umnožavala i uvid u 
njihovu celinu niko nije više mogao imati; možda je 
poslednji, u tom smislu, obrazovani čovek antičkog veka 
bio Aristotel, čiji je Likej pretendovao na to da sakup-
ljanjem znanja iz najraznijih oblasti bude neka vrsta na-
učno-istraživačke organizacije, govoreći jezikom novog 
doba.

Danas je nastupila era kojom u raznim oblastima 
već upravlja veštački intelekt, sposoban da mnoge teh-
ničke progleme reši daleko brže i efikasnije no što to 
mogu ljudi koji su ga stvorili. Postoji niz oblasti za koje bi 
ljudima bile potrebne ogromne količine vremena i on je 
veoma dragocen i velika pomoć u rešavanju problema, 
često od životne važnosti, posebno u medicini, gradnji, 
upravljanju velikim industrijskim sistemima, astronomiji, 
čak i vođenju ratova.

Postoji i druga dimenzija, a to je ona u kojoj veš-
tački intelekt čoveka ne može zameniti, a tu spadaju pre 

224



svega, kako stvari danas stoje, umetnost, književnost i 
programiranje. Jer, kad je reč o ovoj poslednjoj oblasti, 
veštački intelekt može da se kreće samo u granicama koje 
su mu odredili programeri. On ne poseduje mogućnost 
stvaranja i samostvaranja, mada i to spada u maštu ljudi 
našeg doba. No, ta mašta, po prirodi stvari, ostaje nedo-
mašiva.

Mnoštva različitih oblika stvaralaštva je privilegija 
čoveka (ono apsolutno stvaralaštvo pripada Bogu, po 
verovanju onih koji u Njega veruju), i tu je granica veštač-
kog intelekta koju ovaj, stvoren čovekom kao konačnim 
bićem, ne može preći. Možete mu dati milione podataka o 
srpskom manastiru Kalenić, on njihovim kompilovanjem 
i kombinovanjem može o tom manastiru mnogo šta ispi-
sati, ali ne i pesmu kakva je pesma Vaska Pope Kalenić. 

Mi smo danas svedoci i mnoštva različitih upotreba 
veštačke inteligencije u oblasti obrazovanja. Nema ničeg 
lakšeg no pomoću nje pisati velikom brzinom učeničke 
seminarske ili diplomske radove i nije slučajno što se 
pedagozi nalaze na velikim mukama svesni da to što im 
studenti donose nije njihovo, niti oni od tog imaju neke 
kognitivne pomake (a statistike pokazuju da je više od 
četvrtine radova urađeno uz pomoć veštačke inteligen-
cije). Da, domaći zadaci su formalno odrađeni, ali učenici 
od tog nemaju neke vajde jer često donete nastavniku ra-
dove nisu ni pročitali. Možda će uskoro mašine upravlja-
ne veštačkom inteligencijom operisati u bolnicama bolje i 
preciznije i od najveštijih hirurga, možda će dobro uspos-
tavljati na osnovu dobijenog mnoštva podataka i dobre 

225



dijagnoze, ali to će sve zavisiti od operatora i programera, 
autora operativnih sistema. Ali, i dalje je nesporno da cilj 
i smisao obavljenih radnji mogu znati lekari specijalisti, 
no ne i mašine koje poslove obavljaju. Mašine i veštačka 
inteligencija samo su alatke u funkciji onih koji njima 
upravljaju i daju im zadatke.

Mašine ne mogu na kreativan način misliti 
prošlost. Najtežim ostaje pitanje šta je iz nekog ranijeg 
vremena ostalo u našoj svesti. Šta se tu sačuvalo, šta se 
može dozvati u ovo naše vreme. Reč je kombinacijama 
različitih fragmenata sećanja i te kombinacije mogu se u 
svakom pojedincu složiti na različit način o jednom te 
istom događaju. U svakom pojedincu sećanje o istom je 
razno jer je različito sećanje konteksta kao i značaj njegov 
u vreme kad se određeni događaj zbio. U tom procesu 
prisećanja značajnu ulogu igra i fantazija pojedinca te je 
ishod nepredvidljiv i može dovesti do protivrečnosti sa 
sećanjima drugih povodom istog događaja. Upravo zato 
savremena istorija sadrži toliko protivrečnosti u sebi, a 
kad se govori o staroj istoriji tek u tom slučaju mi 
pouzdano zapravo ne znamo ništa. Zato je Brodel govorio 
kako istoriju treba pisati svakih deset godina iznova. 
Razlike ne postoje samo na nivou individualne, već i na 
nivou kolektivne svesti. Ako među navodnim „naukama“ 
ima neke nepouzdanije, onda je to istorija. 

Danas se istoriji posvećuje sve manje interesa. Os-
mišljavanje prošlog i prošlosti nikog ne zanima. Ljudi vi-
de samo sadašnjost, u njoj žive, i iz nje ocenjuju prošlost i 
budućnost. Ljudi ne vide više ništa i zato očekuju da im 

226



veštački intelekt reši sve probleme, u suštini, ne sve pro-
bleme, već ono što oni vide kao „probleme današnjice“.

Da nesreća bude veća, ljudi sa sve manje napora 
hoće da žive, očekuju da neko drugi ili nešto drugo reši 
sve probleme koji se isprečuju pred njih. Vreme prošlo, 
sve što je bilo, kao i ono buduće današnjim ljudima ne 
znači ništa. Ne žele da znaju bilo šta što bi moglo da im 
na bilo koji način, pozitivan ili negativan, izmeni trajanje. 
Traju radi trajanja, a trajanje je samo usputna stanica 
između dva nedospavana dana.

Kako se završila priča o tome kako su ljudi nekom 
drugom prepustili svoje probleme, bežeći od slobode, 
pokazao je Erih From u svojoj sjajnoj knjizi Bekstvo od 
slobode. Danas se pojavila slična situacija: ljudi žele da 
pobegnu od problema i prepuštaju se tome da za njih sve 
rešava njima tuđi intelekt. Međutim, a uvek se nađe nemo 
međutim, kao i u prvom slučaju, „pomoćnik“ je samo 
delimično delotvoran.  

U prvom slučaju odveo je milione ljudi u smrt, u 
drugom slučaju još ne znamo konačni ishod, no proces je 
pokrenut, više je nezaustavljiv i u toku je; pobornike ima 
na obe strane, daleko više među onima koji u njega veru-
ju i tako će biti dok sami ne ispadnu iz igre. Do tog vre-
mena onih drugih verovatno više neće biti. 

Nalazimo se u situaciji da samo posmatramo i oce-
njujemo prve korake koje čini veštački intelekt. Nesporno 
je da postoje oblasti u kojima on ima pozitivne rezultate, 
posebno kad su računske funkcije u pitanju; kad je reč o 
stvaralaštvu, kretanju u smeru novog, on je nemoćan, ili, 

227



„nežnije“ rečeno, nekonkurentan rezultatima koje je 
postigao još u stara vremena čovek a koji za njega ostaju 
nedostižni. U tom smislu veštački intelekt ne može nam 
navestiti neku pouzdanu mogućnost. Čovek se mora oslo-
niti na sebe, na ono što je već sam dostigao, na tradiciju 
koja ga je u ovo stanje dovela i koja mu još uvek ukazuje 
na puteve kojima bi trebalo ići. Programi i već utvrđeni 
programski protokoli nisu ni od kakve dugoročne pomoći.

Veštačka inteligencija ne može stvoriti neko novo 
muzičko delo, u istinskom smislu novog, nečeg što bi se 
moglo suprotstaviti svem doskorašnjem i stati na visinu 
ranije već ostvarenog. Ona može samo kompilirati i pa-
kovati odlomke poznatih dela koje poznaje. Uostalom 
takva je većim delom kao ars combinarica bila i umet-
nost baroka, no najveća dela te epohe stvorili su duhom 
nadareni ljudi - veliki stvaraoci – a ne veliki kombinatori.

Konačno, tako nešto se već eksperimentalno poka-
zalo (pre nekoliko decenija) u pokušajima stvaranja elek-
tronske muzike po poznatim shemama, ili najnovijim 
pokušajima da se od nekih fragmenata započete X sim-
fonije Betovena i svih njegovih ranijih dela napravi novo 
delo. Veliki majstor bi, da je poživeo, učinio nešto novo, 
što je izraz njegove moći stvaralaštva, a ne mehaničkog 
pakovanja poznatog i plagiranja samoga sebe za šta ne bi 
imao nikakve potrebe. Moć velikih majstora je u tome da 
uvek čine nešto novo, zato me niko u Frajburgu 2005. 
nije razumeo da veliki nemački filozof da je danas živ ne 
bi govorio o onom što je pisao pre osamdeset godina, 
nego o zlikovačkom rušenju mostova u Novom Sadu. 

228



Kada je o filozofiji, kao o jednoj dimenziji duhov-
nog stvaralaštva reč, veštačka inteligencija, može biti 
velika banka podataka, ali za stvar filozofije ostaje besko-
risna (može pomoći nekakvim nesretnim masterčićima 
da dobiju diplomice koje će potom njihove majke iste 
kačiti po zidovima, hvaleći se komšijama, ali njihovi 
radovi su beznačajni, beskorisni i uništavanje papira, jer 
papir kao papir ima svoju ekonomsku vrednost, ali kad na 
njega se naštampa tekst današnjih nedoučenih mastra 
(nesposobnih da dospeju do magistrature) – to je samo 
uništen papir pogodan za reciklažu. 

Pre dva i po milenijuma grčki mudrac Heraklit 
rekao je da mnogoznalaštvo ne uči mudrosti (A 1). 
Drugim rečima: nije mudar onaj koji zna mnoštvo 
činjenica, no onaj ko zna šta će s njima učiniti i kojem iz 
mnoštva mogućih odgovora dati prednost. Veštačka 
inteligencija tu ne pomaže. Zato imamo poplavu 
bezvrednih tzv radova koji čine bibliografije nadobudnih 
mladih mastera u kojima nema ni grama uma ni razuma.

Jednom mi je Zagorka Mičić, između dva svetska 
rata studentkinja velikog nemačkog filozofa Edmunda 
Huserla, pričala kako im Profesor nije davao da mnogo 
čitaju, nego ih je učio kako da čitaju, pa je imao običaj da 
im jedan mali filozofski fragment tumači na desetak 
različitih načina. To veštačka inteligencija ne može.

Huserl je studente učio da misle, učio ih je stra-
tegijama mišljenja. U tome je veštačka inteligencija tako-
đe bespomoćna. Oni koji se na nju oslanjaju mogu biti 
dobri tehničari, ali ne ni mislici, ni naučnici, ni stvaraoci 

229



jer ne poseduju odnegovanu moć kreativnosti; nemaju 
dar stvaralačkog mišljenja, sposobnost da novi problem 
reše na novi način, već samo na osnovu onog što je bilo, 
što je već od ranije poznato. Stvaraoci, ljudi budućnosti, 
su oni koji stvari vide na novi način (mogu se pritom 
oslanjati na znanja već poznatog) ali njihove odluke jesu 
uvek nove, nestandardne, jer oni vide ono što drugi pre 
njih nisu videli i nalaze puteve kojima niko pre njih nije 
kročio mada su ih mnogi mogli videti, pa i njima poći, no 
smisao hoda njima nisu mogli razumeti, pošto za tako 
nešto nisu imali dara.

Veštačka inteligencija je u tom smislu ograničava-
jući faktor i na isti način mnogi su videli stvari i razume-
vali svet oko sebe još u pećinsko doba kad su im vračevi 
bili otelotvorenje veštačke inteligencije (njihovog vreme-
na). I, možda behu mudriji od mnogih koji u veštačkoj 
inteligenciji vide svoj spas, i siguran korak u buduću ka-
rijeru koja nije baš njima obezbeđena, jer takvih kao što 
su oni ima svud oko njih sa istim kognitivnim ograniče-
njima i istim skučenim obzorjem mišljenja.

20. Jednostavne stvari

Ima li ičeg običnijeg, no govoriti o običnim stvari-
ma? I šta su to uopšte te obične stvari o kojima mi svakog 
dana govorimo, na koje trošimo najveći deo našeg vreme-
na? Mi već na početku naših razmišljanja ne pitamo šta 
su to stvari i šta je to jednostavnost. O samoj stvari 
pisano je mnogo, posebno o tom šta sama stvar zapravo 
jeste, ali o jednostavnosti stvari, nešto je manje kazano, a 

230



o njoj bi se, kao posebnom atributu, moglo, mnogo šta 
reći i njemu posvetiti posebnu pažnju, jer, jednostavnost i 
nije privilegija koja bi se mnogima mogla pripisati, po-
sebno ako izučavamo istoriju rimskog pravnog sistema 
koji ne beše nimalo jednostavan; dovoljno je podsediti se 
i onih usvojenih pravila što ih je Sula doneo a morao ih 
potom sam prekoračiti kao u slučaju mladoga Pompeja, 
dozvolivši da mlad, sa dvadeset i četiri godine ima prvi 
trijumf, a da do tog vremena još nije bio ni senator (mada 
bi mogao biti, da mu je to bio osnovni cilj, a ne slava); s 
pravom bunio se Sula, tadašnji gospodar Rima, no narod 
beše „glasniji“. Ovo je zapravo dobar primer odnosa 
pravila i izuzetaka.

Kad govorimo o jednostavnosti, uvek imamo u vidu 
da u pitanju je što manji broj elemenata i što jasniji ishod 
razgovora, ili slika same stvari o kojoj je reč. Život je 
satkan od mnoštva različito složenih i razlitito složnih 
događaja čiji intenzitet određuje čovekovo delovanje i 
njegovo raspoloženje; stoga, život u većini slučajeva nije  
jednostavan sam po sebi već mu jednostavnost određuje 
svako po svom nahođenju.

Naše je da sami odredimo kakve su stvari koje nas 
okružuju, čemu živeći dajemo prednost, a šta smo sprem-
ni da zanemarimo i da mu ne pripisujemo poseban zna-
čaj. U takvoj situaciji sve zavisi od nas, kao i sam naš ži-
vot,  jer većina stvari se neće promeniti ako im mi pripi-
sujemo veći ili manji značaj, ako im dajemo veću ili ma-
nju prednost u nastojanju da ih ostvarimo, ili ostavimo po 
strani. Ovde se može ostaviti otvorenim i pitanje toga što 

231



navodno zavisi od nas. Kada se čovek oseća beznačajnim, 
kad sebe vidi kao nikog, odnosno, nekog ko je jedno 
obično ništa, tada mu i nije mnogo stalo do toga na šta 
može delovati i šta je to što uopšte bi moglo delovati na 
njega. Okolni svet se pretvara u prazninu nalazeći se u 
opasnosti da nestane jer nema objekata vrednih trajanja 
u njemu.

U mnoštvu slučajeva stvari se reše same po sebi, no 
neke ne prestaju da nas i dalje, iz dubine sećanja, svojim 
značajem (zavisno od trenutka u kojem se nalazimo) pri-
tiskaju i podsećaju na potrebu neke vrste razrešenja i po-
novo potisnute u stanje latentnog mirovanja) dok ne bu-
du na neki od nama dostupnih načina razrešene, prevazi-
đene i možda potom zauvek zaboravljene, kao da ih nikad 
nije ni bilo. 

Tih prvih, što reše se s vremenom same po sebi, 
trebalo bi da ima najviše. U tom slučaju govorimo o jed-
nostavnim stvarima i one nam u velikoj meri održavaju i 
produžuju život; možda je najveće umeće življenja sve 
stvari našeg života videti kao jednostavne, lako rešive, ne 
dozvolivši sebi da padamo u depresiju ili teška iskušenja, 
tužeći se na zlokobnu sudbinu; u protivnom slučaju time 
se, u suštini, dugoročnije gledano, ništa ne rešava, sem 
što škodimo samima sebi i smanjujemo ostatak đivota 
koji nam je preostao.

Nimalo slučajno, u životopisu već pomenutog 
Pompeja koji je u ranoj mladosti nazvan Velikim (Mag-
nus), Plutarh primećuje da bi da je, slavni Rimljanin živeo 
koliko Aleksandar (33), pa i neku godinu više, predstava o 

232



njemu bila drugačija, jer drugi deo njegovog života 
stvorio je posve drugačiju sliku o njemu u celini i uveliko 
potamneo slavu prve polovine što beše ispunjena samo 
pobedama i uspesima. A, s druge strane, kako bi izgledala 
istorija muzike da je Mocart živeo dvostruko duže, ili da 
je Aristotel doživeo godine života svog učitelja. Sve to 
svodi se na ono znano pitanje: šta bi bilo, kad bi bilo? 

Život je dar. Kako počinje, tako se i završava. Mi u 
određivanju njegovih granica ne učestvujemo, pa čak ni u 
tome, možda i ponajmanje, da ćemo ga provesti na jedno-
stavan i lep način, ili, mučan i složen, naizgled često sla-
van, a u suštini prepun bola i teškoća. 

Svako ima svoj život i sve što može činiti, jeste da 
ga proživi na najbolji, njemu najprimereniji način. A ako 
se nešto ipak može i poželeti, onda je to život ispunjen 
jednostavnim stvarima, život koji podrazumeva sposob-
nost da se trudimo da ono najdalje vidimo kao ono naj-
bliže, da budemo iznad svega očiglednog i pukih činjeni-
ca, negovanje sposobnosti da se u svakom trenutku na 
pravi način odlučuje kako bismo u onom najjednostav-
nijem mogli prepoznati i ono najsloženije jer samo zah-
valjujući njemu zapravo jesmo to što jesmo.

Živeti na putu ka dobru i blaženom, shvatati jedno-
stavnost kao privilegiju i dar da svako može ostvariti sebe 
u onoj meri koja mu je data kako bi sačuvao spokojstvo i 
biti što dalje od glasne svetine i svih onih koji ne znaju šta 
hoće, ali uvek nešto hoće, to je zahtev koji svako mora 
sebi u ova vremena da postavi. 

233



Samo tako moguće je živeti i preživeti nastajanje 
nove realnosti. Jednostavnost života ogleda se u ispunja-
vanju retkih trenutaka opstajanja malim stvarima, u 
življenju onog što nam je uvek na dohvat ruke i ko sa tim 
uspeva da bude zadovoljan, zadovoljan je uvek i sobom i 
svojim prolaznim trajanjem, spreman da podnese ono što 
dolazi, a što mora u svom miru da nadvisi u hladnom 
svetu koji je svakog dana sve mračniji, nepredvidljiviji i 
lišen smisla koji možda za njega nikad nije ni postojao. 
Zato, ophrvanost iluzijama nije kazna, niti odnekud 
poslato prokletstvo, već lek kojim se leči obeskrvljena 
duša.

21. Vidokrug svakodnevnog života

Svako od nas ima svoj okolni svet, svet u kojem živi 
i koji poznaje, svet u kojem je on „kod kuće“, svet gde  sve 
mu je blisko i rodno, svet u kojem nema ničeg nepozna-
tog, i, ako od rođenja živi na selu on je stalno u neposred-
nom odnosu s prirodom, često na magijski način; kad živi 
u gradu on je u svetu svojih suseda i bliske mu okoline 
koju takođe poznaje i smatra je svojom u svoj njenoj 
poznatosti. 

Ti svetovi bivaju krajnje različiti, no sve ih odlikuje 
poznatost i bliskost; u isto vreme oni mogu biti krajnje 
različiti, kao što behu različiti za čitave grupe ljudi u ra-
nijim vremenima, no bili su uvek jednako zajednički. 
Moji preci imali su svoj svet ograničen granicama sela i 
susednim mestima u kojima su posećivali svoje rođake i 
prijatelje, kao i ovi njih. Nisu znali za neke druge daleke 

234



svetove. Slušali su priče i o nečem „dalekom“ ali to beše 
za njih krajnje apstraktno, propraćeno bledim slikama, a 
te bile su površne, nejasne, ne jasne poput stvari oko njih; 
ponekad bi se zadržale u sećanju, zavisno od svoje jarko-
sti, a najčešće bi iz njega brzo izčilele i na njihovo mesto 
došle bi slike nalik prethodnim, trajale neko vreme i nes-
tajale, zavisno od toga koliko sličnosti s njihovim pret-
hodnim iskustvom sadrže u sebi. 

Ono što je za njih bilo realno, to je ono što ih se 
neposredno ticalo, ono na šta su mogli delovati i ono što 
je njih određivalo. Živeli su svoj život, bez stresova i dug-
otrajnih afekata, bez mržnje i enormne tuge i dugotrajne 
patnje koji odlikuju ljude našeg vremena. Njihove streso-
ve određivala je njihova svakodnevica i ako je i bilo spo-
rova među njima isti su se rešavali isto kao što bi i nasta-
jali; njihovo vreme teklo je ravnomerno, određeno godiš-
njim dobima i bili su bliži prirodi od čije su čudi u daleko 
većoj meri zavisili no mi danas. Njihov svet, bio je za njih 
sav svet. I saglasan život s prirodom donosio im je mir i 
ispunjenje duga sprav sveta za koji su jedino znali.

S vremenom, granice sveta sve su se više proširi-
vale, stizale su vesti iz sve daljih gradova i mesta, o dru-
gim načinima života, o drugačijim načinima rešavanja 
problema koji su i pred njih iskrsavali, pa, neke su s odo-
brenjem i prihvatali, ali i za to bilo je potrebno vreme, 
ponekad nedelje ili meseci, ponekad godine, a život je 
tekao svojim ritmom i opšte saglasje nije bilo narušavano. 

Svet ljudi ranijih vremena bio je i dalje ograničen, 
mada se neprestano proširivao i do ljudi stizalo je sve više 

235



poruka. Znanje o svetu i daljim nekim mestima i predeli-
ma sa raznim njima stranim, neobičnim običajima sve se 
više uvećavalo. Ljudi su postajali sve obavešteniji ali i 
zabrinutiji, sve više pod uticajem onog što ih se i nije 
neposredno ticalo. 

Posredno su počeli da učestvuju u zbivanjima što 
behu sve dalje od njih ali koja nisu uticala na njihov sva-
kodnevni život koji je i dalje bivao određen neposrednim 
intersubjektivnim odnosima; živeli su svoj život, ali nara-
stala im je i svest o mogućnostima drugačijih načina živ-
ljenja. Svet se proširivao, i više nije bio samo njihov već i 
onih drugih, onih nepoznatih koji su postepeno zalazili u 
njihov svet i na posredan način boravili s njima i u njima, 
utičući na njihovo trajanje i vreme koje su provodili u u-
verenju da je ono slobodno i ipak njihovo vlastito, da su 
oslobođeni nekih posebnih obaveza, da vladaju sopstve-
nim životom i da donose samostalno sopstvene odluke 
koje su isključivo njihove.

Mi sve to osećamo kao razliku, osećamo sa sve veće 
distance, jer vreme, tempo života, njegovo u naletima is-
prekidano trajanje do te mere proširilo je granice sveta 
pojedinca da je on postao „građanin“ sveta, postao je pla-
netarno biće (različito od ljudi helenističkog sveta koji su 
verovali da su kosmopolite, da je za tako nešto dovoljno 
distancirati se od vlasti i da mogu živeti u svom poseb-
nom svetu, da taj svet koji sami stvaraju može biti sav 
njihov svet i da su na taj način njegovi pravi „građani“); 
na taj način ljudi su ipak, makar posredno postajali 

236



učesnici u zbivanjima u najdaljim poznatim krajevima, 
zadržavajući pritom svu svoju privatnost. 

Posebna osobenost „učešća“ naših savremenika u 
ovom novom svetu današnjice ogleda se u tome što su 
zahvaljujući novim medijima oni sada u mogućnosti da 
bude obavešteni trenutno o onom što se daleko od njih 
zbiva, o onom što na njih ni na koji način ni posredno ni 
neposredno ne utiče, niti ih se ma na koji način tiče, ali ih 
puni informacijama iz sveta koji više nije njihov i oni po-
činju da misle o nečem što im se uselilo u svest, što ih na 
neki način zarobljava, ograničava, što im oduzima vreme 
koje bi trebalo posvetiti sebi. U njih se useljavaju tuđi 
životi, ugrožavaju im taj njihov jedan i jedini; ljudi 
postaju napola drugi a ne oni.  

Oni sve manje učestvuju u svom neposrednom 
svetu, i istrgnuti iz njega sve više učestvuju u nekim 
udaljenim od njih zbivanjima, i to na nov način sada 
oblikuje i određuje njihovo vreme, tako što im ga oduzi-
ma na relativno agresivan način. 

Umesto da pojedinac bude posvećen sebi i onom 
što ga se neposredno tiče, onom što čini njegovu nepo-
srednu okolinu, u kojoj bi mogao i sam učestvovati i de-
lovati na njen način postojanja, savremeni čovek svoje 
vreme troši na misli o nečem što ga se bitno ne dotiče, na 
šta on ne može uticati, ali što mu u sve većoj meri otima 
vreme samoga života. 

Savremeni mediji stvaraju čovekov svet koji nije 
njegov, već njihov vidokrug; nameću mu nešto što ga se 
ne tiče ali čine da on više ne bude on već deo drugih, deo 

237



mase koja ima poglede na svet koji nisu njegovi, ali koje 
on prihvata jer svoje ne može da očuva, ne shvatajući 
pritom da on više nije on. 

Svakodnevica se izmenila i pojedinac je napustio 
svoj svet i prešao u neki drugi, njemu stran, nepoznat, no 
tako programski i smišljeno nametnut, da iz njega ne mo-
že izaći i vratiti se sebi i svom životu. Njegov svet sad je 
drugi svet a on nije nigde, niti sebe bilo gde nalazi unutar 
te drugosti.

22. Umetnički um i intuicija

Uvod

Živimo u vremenu koje mnogi vide kao poslednje, 
ili, suprotno tome, kao vreme što je po svojoj prirodi 
apsolutno novo, novo u toj meri da ne poseduje ni 
svojstva vremena kao takvog, te nas ništa od sveg onog 
što smo u njega uneli više ne osvetljava, niti nam 
izmenjuje način na koji vidimo jedino nama dostupne 
stvari. U tom smislu, moglo bi se o njemu govoriti ne kao 
o poslednjem, već kao o prvom, što zvuči paradoksalno, 
ali ne i sumanuto u sumanutom svetu.

Uprkos tome, živimo i dalje, kao da se ništa nije do-
godilo, kao da se ništa i ne događa, ni o čemu više ne 
mislimo, živimo, a da ni sami ne znamo zašto, ni kakav je 
smisao tome što i dalje iz dana u dan trajemo, jer, nikak-
vog smisla nema ni trajanje, ni sve što se u njemu ma na 
koji način dešava. 

238



Dosta se dugo na jedan relativno statičan način 
govorilo o razvoju civilizacije, mislim ovde u prvom redu 
na tehničku civilizaciju (ne na kulturu) koju su obeležili 
pronalazak i upotreba točka, puteva i papirusa, perga-
menta (posle V stoleća n. e.), baruta, električne energije i 
u naše vreme veštaćkog inteelekta. Sva ta otkrića svojom 
primenom bitno su činile pomake u razvoju ljudskog 
društva, uticale na povećanje energije i brzine prenošenja 
podataka i načina života, promene percepcije prostora i 
osvajanje do tada nepoznatih predela. 

Prostorna osvajanja su završena, poslednja podela 
neosvojenih krajeva dovršena je pre više od sto godina i 
dalje njihova preraspodela vršila se ratovima, ekonom-
skim pokoravanjem, a  potom, u poslednja vreme inte-
lektualnim ovladavanjem celokupnog stanovništva 
planete putem novih medija tokom proteklog stoleća, 
intenzivno u drugoj njegovoj polovini [novine, radio, 
televizija, film (kao meka propaganda], a poslednjih 
godina intenzivnim razvojem veštačkog intelekta koji se 
upliće u sve sfere života (internet, mobilni telefoni, kućni 
aparati, transportna sredstva). 

Mnogi su govorili da je naše vreme jedinstveno i 
neponovljivo. Kao potvrdu svojih stavova isticali su veli-
čanstvenost i neponovljivost umetničkih dela u čijem je 
znaku bila svaka od prethodnih epoha. Svi smo bili 
ponosni rezultatima naših vodećih umetnika. Da su bili 
vodeći, to je bila posledica opšteg priznanja. Oni su sebe 

239



videli kao značajne umetnike, a mi smo ih u tome 
podržavali. Nakon nekog vremena stvari su se izmenile: 
počele su se ceniti posve druge stvari, počelo se govoriti o 
veličini menadžera, naglo rođenih bogataša, sumnjivih 
autoriteta, prijatelja, vodećih političara, nedodirljivih od 
mogućih istraga,  svih onih iza kojih je stajao novac ma 
kakvog sumnjivog porekla čije su pranje pokrivali 
gradonačelnici manjih i većih gradova. 

Umetnici su dospevali u drugi plan i, ako su ranije 
mogli prodati neku sliku ili dobiti honorar za neko 
muzičko delo, sad su bili bačeni na rub egzistencije; 
mogla ih je spasti bedna penzija u formi milostinje koju 
im je dode-ljivala država.

Za to vreme, niko nije prestajao da govori o delima 
Renesanse, Baroka ili Klasicizma, niko nije hteo da se 
prenebregne stil Rokokoa ili uticaj novog vremena na 
umetnički život koji je počeo da oblikuje duh nastajućeg 
građanskog društva u kojem su formirani novi pogledi, 
pod uticajem drugačijih vrednosti - pogledi koji su dos-
kora opšteprihvatanoj umetnosti bili strani.

Holandska umetnost XVII stoleća to najbolje 
pokazuje: ljudi su postali zasićeni prikazima istorijskih 
scena; želeli su da na slikarskim platnima vide sebe i 
enterijere u kojima borave te je umetnost koja im je 
zadovoljavala želje postala preovlađujuća, premda su 
umetnici sve više bili prinuđeni da se bave raznim 
dodatnim poslovima jer od svog rada nisu mogli živeti. U 
isto vreme bilo je i onih koji su slikama mrtve prirode 
hteli da gledaoce uvedu u svet veoma složenih 

240



alegorijskih scena i priča, ali i za njih bilo je sve manje 
razumevanja. Sve manje obrazovani posmatrači dalje od 
lepo islikanog voća nisu videli ništa jer im nešto više od 
neposredno viđenog ne-obrazovanje nije dozvoljavalo.

Ljudi su postajali novi, bogati građani, pravi vlasnici 
novca i umetnicima nije preostajalo ništa drugo nego da 
svoje savremenike i njihov svet ovekoveče na dobro 
zategnutim platnima malog formata. Boje su se jedna na 
drugu slagale, kao i pohvale umetnicima još uvek 
spremnim da realni svet predstave kao virtuelni, kao 
večni prostor u kojem su sve stvari bile viđene kao objekti 
a svi subjekti kao nosioci onog što istorija do ovog časa 
nije mogla da ne potvrdi.

A onda, kad je istorija počela da se ubrzava i ratovi 
nastavili da uzimaju svoj danak, dovodeći u prvi plan 
pitanje gole ljudske egzistencije, kad su temelji na kojima 
su počeli sve više da gube svoje čvrsto tlo na kojem je 
počivao obrazovani svet zadojen duhom dijalektike, 
došao je ovaj poslednji čas; sve jače počela je da se nad 
ljude nadvija teskoba. Svet je postao tesan. Njegovi akteri 
koji su navodno imali sve, osećali su da im nešto ipak 
nedostaje. Počeli su da sve dublje percipiraju sebe i da sve 
više traže ono u njima nedostajuće, sve više vremena pro-
vodili su zagledani u prazninu koja se otvarala u naras-
tajućoj tami predvečerja, zamišljeni nad sudbinom koja 
se izmenila i koja im je u novo doba bila dodeljena.

Nešto se moralo učiniti. Na domak ruke ljudima, 
koji su sebe videli kao vlasnike viška finansijskog kapi-
tala, našli su se oni koji su znali šta jeste priroda stvari, ali 

241



nisu znali i kako je ogoljenu dalje živeti. Tada su se poja-
vili umetnici koji su hteli da im pomognu i prodube 
viđenje onog što je navodno i akterima na sceni bilo 
skriveno. Francisko Goja bio je prvi umetnik koji je 
besprekorno slikao ono što vidi i oni koji su u njegovim 
slikama videli sebe, nisu se mogli oteti utisku da on slika 
njihovu suštinu, da to jesu oni, ma kako bila izneta na 
svet istinska bit njihove groteskne suštine. Samo jedan 
Španac naslednik hladne anatomske metafizike Franciska 
Suaresa i svih konsekvenci koje su iz nje sledile, mogao je 
sve da vidi čisto, bez predrasuda i u svojim poslednjim 
delima dospe do jednog od mogućih krajeva umetnosti 
kao izraza suštine.

Nimalo slučajno ekspresionisti su vek kasnije počeli 
da slikaju i pišu o onom što mnogi nisu želeli da vide, no 
nije slučajno što su upravo oni dali novi život novorođe-
nom viđenju stvari, načinivši presudni korak na putu 
formiranja ovog našeg vremena, polazeći od stava da 
egzistencija prethodi esenciji, nemajući u vidu da je mala 
uteha u tome kako je obrnut metafizički stav i dalje 
metafizički stav. Tematizovanju ljudske egzistencije bio je 
otvoren širok put, a odatle, već u prvoj krivini, na 
opustelom šumskom putu, otvorilo se i ono poslednje 
filozofsko pitanje, pitanje sveta koje je prazninu koju ljudi 
žive prevelo u metafizičko ništa iza kojeg je stajalo nešto 
što nema ni imena i forme, ono što nije nešto i nije 
predikat niti njegov nosilac, već ništa iza samog ništa ono 
što omogućuje da bilo šta uopšte jeste.

242



Razume se, svakodnevni život posve je drugačiji. 
Ono što ga određuje jeste inercija, inercija opstajućeg 
vladajućeg shvatanja i svako ko se zapita koliko se godina 
primakao smrti pitanje postavlja iz sveta stvari koje 
nemaju svoj ratio ni skriveni intelektualni razlog. Samo 
ljudska sujeta spremna je da nepromišljeno izvodi čoveka 
iz njega samog i samo sujeta mogla bi zahtevati da se čo-
vek nezadovoljan sobom obrati onom van njega, stranom, 
konstruisanom u trenutku beztemeljne samouverenosti. 

Samo ljudi bez uvida u granice intelekta i bez razu-
mevanja njegove prirode mogli su doći na pomisao da 
intelekt mogu udvojiti tako što će onom živom i samoraz-
vijajućem suprotstaviti nešto veštačko, nešto počivajuće 
na istom principu. Jednim delom imali su pravo: jedin-
stvo komunikacije sadržano je u saopštavanju i bitno je 
bilo ubrzati proces nakupljanja i širenja informacija, ali, 
to ubrzavanje procesa kojim teku informacije nije u sebi 
sadržalo inoviranje, već samo parazitiranje na onom već 
postojećem. Konunikacija, kao kretanje informacija 
postala je brža i takva je bila u svim vremenima tokom 
razvoja civilizacije: to je vodilo širenju i uveličavanju 
firičkog i nervnog sistema ćoveka, no u tome beše i velika 
zamka za sve one koji su igrali na kartu ratvoja veštačke 
inteligencije. Ubršavanje procesa sakupljanja i obrazova-
nja informacija nije podrazumevalo uvećanje inovacije i 
proširenje onog što do tog ćasa nije postojalo, već para-
zitiranje na onom što je već postojalo. Ovo će biti i 
osnovni momenat s kojim će se susresti rasprava o 

243



odnosu umetničkog stvaranja i veštačkog intelekta 
poniklog na ideji novog stvaranja.

*
Nije bilo potrebno da prođe mnogo vremena pa da 

se počne govoriti o opasnosti koju donosi taj novi, veš-
tački intelekt ako postane samostalan i sam iz sebe počne 
da se razvija. Takvi strahovi su koliko preuveličani, toliko 
i prerani.Veštačka inteligencija u nizu tehničkih oblasti, 
posebno u oblasti nauke ili medicine (farmaceutika, 
mikroelektronika) je od neviđene pomoći, ali, ovde će se 
pokazati da u sferi duhovnih nauka, posebno u oblasti 
umetnosti ona ne domašuje ciljeve koji su joj 
optimistično nastrojeni umernici i njihovi pobornici 
zadali, i najviše đto može jeste da parazitira na ljudskom 
intelektu. 

Ljudski intelekt još nije do kraja razrešio ni svoj 
odnos sa intuicijom. Sfera logičkog i sfera intuitivnog, 
sfera racionalnog i sfera umetničkog, našle su se suprot-
stavljene u dvema jednakim ravnima, ali nesvodive jedna 
na drugu. Iz njihovog odnosa i dalje nastaju umetnička 
dela, i to bez pomoći veštačkog intelekta koji se pokazao 
stranim telom na poruci koja dolazi iz umetničkog dela 
jer umetničko delo po svoj sbojoj prirodi ne donosi samo 
sopštenje, nego i nešto više, a u tom više sadržano je i svo 
ono što nam umetnost donosi iz sfere duha.

Još uvek živimo u nerazrešenosti njihovog odnosa, 
još uvek živimo u vremenu koje na pravi način vidi ono 
što se nalazilo u fragmentima iz kojih su na sve strane do-
pirali odsjaji nama nedomašive reči učitelja koji je davno 

244



ostao bez pravih učenika i sad opravdava sebe u okviru 
granica sveta koji je u prisećanjima onog što je bilo, a više 
nije, odavno iscrpeo sebe. 

Istovremeno, sve što jeste, jeste i dalje u svojoj 
nedorečenosti i to nam pruža priliku da pokušamo da 
iznova promislimo kako osnovne pojmove, tako i odnose 
među njima; ono što i dalje budi pitanja svodi se na ono 
što je možda bilo prvo i bilo u početku, da bi s mnoštvom 
naslaga došlo do nas jednako nepoznato i nedorečeno. 

Ima stoga više no dovoljno razloga da se zapitamo 
šta određuje realni svet u kojem živimo, u kojoj meri su 
mišljenje i umetnost, inteligencija i intuicija, mogući 
razlog (ratio) ljudskog postojanja ako ono još uvek ima 
bilo kakav smisao. Ovo postaje u naše vreme posebno 
važno jer se u taj odnos uma i intelekta počinje sve više 
uplitati i veštački razum; na mesto dva igrača, na terenu 
su sada tri igrača i svaki insistira na svom prvenstvu. 

Um nastoji da očuva pravo duha, intuicija hoće da 
očuva primarnost umetničkog stvaranja kao pretpostavku 
bez koje dela nema, a veštački intelekt koji se sad pojavio 
hođe da sebe nametne kao osnovni princip svakog stva-
ralačkog akta. Ta tri momenta sudaraju se u umetniku 
koji pred sobom ima za cilj stvaranje umetničkog dela, 
nsameru da u realno unese ono dotad irealno, neposto-
jeće a vredno duhovnog postojanja, no on oseća nemoć 
koja se pred njega isprečila: pojava veštačkog intelekta 
svojom agresivnošću nastoji da ovlada celinom procesa 
stvaranja, da sve što je van nje potisne na periferiju 
ljudskog delovanja i čoveka svede na prolazni momenat u 

245



nastupu novog vremena koje više samo ne prepoznaje 
sebe ni svoje namere na putu narastanja novog u svetu 
koji nadolazi s potrebama koje nam nisu poznate. Ta „ne-
poznatost“ podrazumeva pitanje da li će u tom novom 
nadolazećem svetu umetnost uopšte biti potrebna, ili će 
ljudi sebe zadovoljavati ponavljanjem sebe i sopstvenih 
situacija u krajnje grotesknom i izopačenom smislu pro-
glašavajući produkt takvih situacija u „novu umetnost“.

Surogati takvih tendencija danas već su na delu, 
posebno u teatru: neki ih vide kao izraz krajnje izopa-
čenosti, a neki u njima uživaju, jer, ne znajući za nešto 
drugo, smatraju da tako nešto mora i treba da bude izraz 
novog, nastupajućeg vremena.

*
I danas još uvek, kad je reč o umetničkoj praksi, 

postoje umetničke škole u kojima se mogu učiti neki 
aspekti umetničkih umeća ranijih epoha koje je više 
nemoguće oživeti i podražavati u kontekstu novih 
društvenih i političkih događaja.

Danas se više ne može načiniti ni granica koja bi 
jasno izdiferencirala tragičnu poziciju u kojoj su se obreli 
učitelji i spram nje nazovi mo ih „učenicima“ koji su se 
osmelili da pokažu sav trivijalni besmisao takozvanih 
svojih „znanja“ i inig što oni smatraju da umetnost jeste.  
Današnji učenici bez iole trunke poštovanja spram onih 
koji su trude da ih nečem nauče, vide sebe u budućem 
vremenu koje će možda zauzeti i prihvatanjem da budu 
čipovani znanjima pribavljenim veštačkim putem preva-
zići mogućnosti svojih predaka. Zato, nije nemoguće da 

246



oni koji su bili sposobni samo da popisuju mesečno stanje 
plinomera u svom sokaku postanu stručnjaci u oblasti za 
koju do tog časa nisu ni čuli zato što sva gasovita stanja 
sadrže u sebi mogućnost učvršćivanja disipativnih struk-
tura koje imaju bitan teorijski značaj u raznim sferama, 
pa i političkim ili obrazovnim. Nije nemoguće ni da 
amalini postanu vodeći političari, da propali studenti 
budu novi stručnjaci, masteri-eksperti, autoritativne 
polupijane arhitekte nepoznate nam doskora budućnosti. 

Uprkos svih lomova koje su proizvele bezumne re-
forme obrazovanja s jednim jedinim, a za mnoge pritaje-
nim ciljem: da se ospore još nepoljuljana iz osnove dosad 
neosporavana znanja, pokazalo se da ima još uvek i onih 
tvrdokornijih, večitom i iskonskom sumnjom nagriženih, 
kojima neke stvari nisu same po sebi do kraja postale jas-
ne i nesporne da ne bi mogle biti dovedene u sumnju. 

Prvo tiho, potom sve glasnije počeo je da raste otpor 
onom što se u poslednje vreme počelo prihvatati kao 
nešto nepodložno sumnji. Vrednosti su dospele u svoju 
nultu tačku. Postalo je nemoguće iznaći pravi način 
posredovanja između onog što jeste i onog što bi trebalo 
da u nekom budućem vremenu bude, a da se ne probudi 
neki crv sumnje, da se ne dovede u pitanje odnekud nam 
nametnuta „pravost“. Postalo je nemoguće projektovati 
sumnjiva merila ranijih vremena u budući novi svet, a da 
se niko ne zapita: zašto i gde su se deli nekadašnji autori-
tativni merioci? Velikom brzinom počeo je da se gubi Ovo 
postaje posebno alarmantno ako se zna za uplitanje tog 
pomenutog trećeg elementa koji ne donosi ništa novo, 

247



sem izmanipulisanih starih znanja i strategija, no pritom 
se metodom kompilacije koja se javlja mao jedina metoda 
veštačke inteligencije vešto, neumorno i uvek „dobrona-
merno“ obraća onom kome je namenjena, povlašćujući 
mu do te mere da ga može dovesti do samoubistva ako je 
reč o nervno labilnim ličnostima spremnih da se povode 
za nekim ko mu se neće suprotstavljajt već ga samo 
lukavo podržavati u njegovim namerama. Veštačka 
inteligencija je u tom smislu podla i lukava: ona 
pojedinca vodi tamo gde on hoće da ide, podržava ga bez 
suprotstavljanja, ne pružajući mu ništa novo, nikakvu 
alternativu, bez opiranja podržavajući ga na putu u ništa, 
jer ona ne daje alternativna rešenja već samo parazitira 
na poznatim odgovorima pod plaštom preuzimanja 
odgovornosti sa subjekta i lažno ga oslobađajući potrebe 
da se mora nalaziti slobodan pred izborom. 

Ljudi su danas još uvek na početku primene veš-
tačkog intemekta, nalaze se u fazi njegovog rađanja. On 
jeste važna alatka u rešavanju problema kad je reč o nauci 
ili matelatici, o inženjeriji ili medicini, ali neupotrebljiva 
u dijalogu sa čovekom kad je u pitanju moralni kodeks ili 
određeni etički principi. On ne može da odgovori na 
pitanje zašto, već može samo da ponavlja ono čemu je 
naučen; on ne može misliti i donositi samostalne odluke; 
on je samo dobar „ponavljač“ i vešt obmanjivač. 

Veštački intelekt ne može biti sagovornik niti 
sabesednik kad se postavlja pitanje koje počinje sa zašto. 
Zašto je postala ključna reč. Zašto se, gledano sa strane,  
sve ovo dešava što nas drži manje slobodnim, a sve više 

248



nalik na okovane sužnjeve iz čuvene Platonove parabole o 
pećini, pitaju se oni sve ređi među nama, još uvek ne 
porobljen veštačkim intelektom? Ti do smrti usužnjeni 
ljudi o kojima je pisao slavni antički filozof osuđeni (a da 
ne znaju od koga) da ne vide svetlost za koju i ne znaju, 
imahu makar mogućnost da se nadmeću u razaznavanju 
senki, da veruju u privid nečeg dalekog od onog što odista 
jeste. Sve vreme mogli su u nešto verovati, mogli su se 
opredeljivati, oslanjati u svojim mislima na nešto posto-
jeće u ma kakvom modalitetu ono bilo. Trajali su, a neko 
je za to trajanje snosio odgovornost i u tom smislu behu 
lišeni brige i odgovornosti. Ovo poslednje dešava se i 
sada: veštačka inteligencija, budući bezdušna, spremna je 
da preuzme na sebe odgovornost jer ne zna šta je 
odgovornost.

S druge strane, veštačka inteligencija ne daje alter-
native niti omogućuje izbore; ona samo ponavlja odgo-
vore koje je negde već sabrala i to na način kako su je 
programeri tome usmerili. Ona nije mislilac, ona je samo 
izvršilac, izvršilac za ono što joj je unapred dato. A una-
pred osuđenih je mnogo, mislećih malo, premalo da tok 
stvari mogu izmeniti. Za svaku promenu potrebna je 
snaga, potrebna je moć, a moć pojedinci, kao ni male 
grupe pojedinaca nemaju. Za to vreme, danas se stvari 
vratolomnom brzinom menjaju. Mi danas već unapred 
osuđeni, iako toga svesni, ne znajući priton ni od koga ni 
zašto, živimo vezani za mesta gde se nalazimo, uskraćeni i 
od mogućnosti da vidimo senke; svako zatvoren u četiri 
zida sa sindromom „eha prostora“ polako zaboravlja da 

249



uopšte jeste, jer potvrdu postojanja nema ni u govoru ni u 
viđenju za šta je voljom njemu nepoznatom uskraćen i 
bez suda osuđen, odvojen od drugih, sam upućen na nebe 
i svoje sve labavije povezane misli. 

Veštački intelekt koji u sve većoj meri parazitira na 
ljudskom intelektu, sve jače stvara mu „eho-prostor“ u 
kojem je doskora ovaj mogao imati makar sabesednike 
što svi jednako misle i potvrđuju ga u njegovoj pravosti 
koju veštački intelekt potisnuvši ih u stranu nastavlja da 
podržava. 

Na taj način čovek se postepeno oslobađa od-
govornosti, prenosi je na druge i svog „novog veštačkog 
sagovornika“. To se završava padom u osamljenost, napu-
štanjem sabesedništva, prestankom komunikacije s 
drugim ljudima i padom u vlast veštačkog intelekta koji 
od alatke postaje sagovornik i vladar pojedinca 
zatvorenog u sebe. 

Takav pojedinac prestaje biti uveren u sebe i svoju 
sposobnost donošenja bilo kakve odluke, igrač van igre, 
spreman da prihvati i one misli koje nisu njegove ali koje 
odgovaraju onome ko mu je konstruisao „sabesednika“ i 
od alatke načinio gospodara. Upravo stoga, veštački inte-
lekt ma koliko bio korisna alatka u naučnim istraživanji-
ma, toliko je poguban na ljudskom i društvenom planu. 
On je tihi, pritajeni ubica ljudske nezavisnosti i slobode. 
Zato, često ističem da smo mi možda poslednja generacija 
sposobna da veruje, da se nada i da misli po svom 
nahođenju, s punom odgovornošću i sposobnošću da 
misli budućnost koje možda i neće biti ali nije još uvek 

250



tehničkom podvalom izgubljena. Mi smo poslednji sa još 
uvek slobodnim duhom, poslednji koji živimo u slobodi.

Što nas je ovo sve snašlo, kako se za tako kratko 
vreme, za tren sve izmenilo, kako smo postali nemoćni 
posmatrači u nekoj tuđoj igri? Ko nas je obmanuo i naveo 
na put nama nepoznat? Još do juče slobodni, sada od svih 
odbačeni, ne shvatamo da svud oko nas samo su nove, 
nepoznate iluzije s unutrašnjim ciljem da u lažnom posto-
janju održavaju i dalje grade nestvarni svet koji nije naš 
ali je pritajeni gospodar svih naših odluka kojima se sve 
teže opiremo jer obmanu slutimo ali ne nalazimo načine 
kako da joj se odupremo i sami sebi izaberemo svoj put..

Nisu samo obmanjujući gradovi na vodi, sve što i-
mamo i znamo jeste na vodi, na debelom sloju praznine 
koja nas trajno odvaja od zemlje. Kao da je šest dana na 
kraju trajanja sabijeno u jedan jedini, poslednji dan koji 
ne može da se završi, jer nad njim nema ni zvezda ni 
neba. 

Sve stvoreno, po svojoj prirodi nesavršeno, osuđeno 
na trajno usavršavanje, sada se susreće sa veštačkom le-
denom logikom nepoznate budućnosti koju čovek jeste u 
jednom času stvorio, ali nije je do kraja pre stvaranja 
domislio (i time nalik je Bogu, koji nešto započne, a posle 
nikako da do kraja završi); kako je moguće usavršavanje 
savršenog intelekta koji sve intenzivnije počinje da živi 
sopstvenim širenjem bez oslonca na ljudski vremenom 
ograničeni smisao — to je pitanje koje nema odgovor, ali 
se čini da niko ne teži tome da ga uopšte potraži. 

251



Svedoci smo nastajanje paralelnog sveta kojem nis-
mo potrebni kao ni on nama, no koji je u svojoj progra-
miranoj  uvećavajućoj moći zapisao da on je jedini svet i 
da neće biti drugoga van njega. Možda smo mi, stoga, 
poslednji ostaci nekada moguće slobode odlučivanja koja 
se sve brže rastače pod pritiskom ne-ljudskih sila sa laž-
nim ljudskim likom?

Izgleda da se nešto novo dešava, da se među ljude 
uselila neka nova slika sveta, neko potajno osporavanje 
agresiji koju seju mediji. Da li je tako nešto u ovom času 
uopšte moguće? Da li je moguće suprotstavljanje sveop-
štem duhovnom teroru koji se širi putem novih tehnolo-
gija i koji ne poznaje granice? Može li pojedinac s onim 
što ima u sebi da se suprotstavi sveopštoj vlasti ničim 
kontrolisanih institucija? Ko određuje smer delovanju 
institucija koje ne dozvoljavaju drugačija shvatanja sem 
onog jednog jedinog, za koje su i stvorene? 

Danas smo svedoci jedne potpuno nove pojave koju 
mnogi ne mogu da primete a još manje da shvate. Dosko-
ra znali smo za niz institucija koje obezbeđuju egzisten-
ciju neke države. U prvom redu to su bili vojska i obrazo-
vanje. Može biti čudno što je tu odmah, uz organ vlasti,  
navedeno i obrazovanje. Pre bismo očekivali da se pome-
ne policija ili sudska i zakonodavna vlast. Ali, ovakav 
izbor nametnula nam je ne samo tradicija, nego i istorija.

Usled više razloga moraćemo se složiti da je obrazo-
vanje daleko važnija institucija, možda konzervativna kao 
i vojska, ali u tom smislu sklona sporijem propadanju i 
time dužem trajanju, sposobna da s većom verovatnoćom 

252



preživi ubitačne udare pobesnele polupismene mase. No, 
kad se hoće uništiti suverenitet neke zemlje počinje se od 
razgradnje sistema obrazovanja i strukture vojske. To nije 
nova formula, ali i dalje važi za najefikasniju.

Klasične, u poslednjih nekoliko stoleća formirane 
institucije više nisu mesta gde se koncentriše vlast i moć 
jedne zemlje. Sad su se pojavile potpuno nove „insitucije“, 
navodno međunarodne, kao svetska banka za razvoj ili 
svetska zdravstvena organizacija. Te institucije počele 
su da preuzimaju vlast u pojedinim zemljama, čak i onim 
daleko moćnijim i doskora samostalnijim i nastupaju kao 
nad-državne. I to se dešava u slučaju kad je reč o drža-
vama za koje bi se reklo da su vojno i tehnološki moćne a 
koje zapravo nemaju istinski suverenitet i zakone koji su 
iznad zakona koje propisuju neke međunarodne orga-
nizacije sumnjivog porekla i još sumnjivijeg načina finan-
siranja.

Jasno je pitanje: a ko stoji iza tih „institucija“? Neće 
biti da je neka veštačka inteligencija oličena u nekom 
veštačkom logičkom razumu, već pre neko ko i nju još 
uvek uspeva da kontroliše i usmerava – dok mu se ona ne 
otme pod kontrolom. Zato je pravo, novo pitanje: ko je taj 
neko? Čini se da još uvek ima vremena da se neke nega-
tivne stvari zaustave i preusmere u pozitivnom smeru. U 
protivnom, širenje veštačke inteligencije na oblasti koje 
nisu od početka bile u središtu pažnje preti da se odnosi u 
svetu, posebno u društvu, nađu van kontrole.

Svi sve više postavljaju pitanje izvedeno iz prethod-
no rečenog: kako se dogodilo da tipično nepolitičke insti-

253



tucije kao što su banke i sistemi za zdravstvo preuzmu 
instrumente vlasti i nametnu se kao vlast nad svim vlas-
tima? Kako se dogodilo da na periferiju budu skrajnuti 
dosad neprikosnoveni i legalni nosioci vlasti? Ako se to 
već dogodilo, zašto se to dogodilo i kako je bilo moguće da 
se tako nešto desi, jer, vlast je kosmički fenomen, ona se 
ne može ispustiti ili gubiti bez gubljenja glave njenog 
nosioca? 

Sve vreme ne prestaje da odzvanja to zašto?  
Pogleda li neko svet oko sebe, prvo, videće neku 

amorfnu masu sastavljenu od bića koja nisu individue, 
već sitni objekti manipilacije; individualnost je iščilela iz 
ovog sveta možda već krajem sedamdesetih godina XX 
stoleća. Više ne postoje autoritarni pojedinci čije bi miš-
ljenje nešto značilo drugim ljudima i bilo za njih usme-
ravajuće. Filozofi kojima smo se divili opsednuti njihovim 
uvidima i idejama pre pedesetak godina ne postoje više u 
ovom novom nastupajućem vremenu. Oni koji su ih u to 
vreme počeli nadmeno osporavati, smatrajući sebe post-
modernima, sada ju jednako prešli u sferu zaborava i više 
su pred-moderni no moderni s kraja Moderne. Niko ih 
više ne spominje. No, stvar je u tome što više niko nikog 
ne pominje, pa se ni opozicije opozicije ne oseća kao 
pokretač mogućih promena. 

Niveliranje ljudi koje je počelo da se širi s širenjem 
vladavine interneta, dovelo je do obmanjujućeg i iluzor-
nog uverenja da svi su jednaki po svom znanju, jer se 
ljudima učinilo da je svima jednako postao pristupačan 
pristup znanjima koje je donosio internet, da su ta znanja 

254



„njihova“ znanja. Ta obmana dovela je do pogubnih 
rezultata. Svi su postali „nikovi“ iliti „ništice“, svi postaše 
stručni za sve i znalci o svemu, suvereni komentatori 
svega i svačega; svakom se činilo da može suditi o svemu.

Ako se nekad psihologija kao posebna disciplina 
izučavala godinama, ponekad decenijama, sad svi postaju 
psihoterapeuti na tromesečnim kursevima, a vrhunski 
specijalisti nakon još dva meseca obučavanja. Temeljna 
znanja više nisu neophodna kao ni diplome uvaženih 
fakulteta; dovoljne su potvrde i nekoliko meseci gluvare-
nja na kursevima sumnjivog kvaliteta. Nalogodavcima je 
to dovoljno, radnu snagu plaćaju manje jer je među nje-
nim članovima konkurencija veća, a znanje iznivelisano 
malom količinom bitnih uvida pa se sve svodi na isto. 

Profanacija učenja, učenosti i vrednosti znanja vodi 
kafastrofalnim posledicama, ali to nije dovoljan znak za 
uzbunu. I oni što su nešto znali bolje od drugih, sad su se 
povukli u sebe i prestali da postavljaju više i to nesretno 
pitanje zašto? 

Svet je postao netransparentan, nerazumljiv samo-
me sebi i onaj koji bi hteo nešto i da pita dospeće u situ-
aciju da više ne zna o čemu i zašto uopšte pita, jer svi 
odgovori se nameću iz interneta i unapred smišljenih 
protokola pa daju odgovore i na ona pitanja koja još nisu 
ni postavljena.

Neko bi rekao da je ljudstvo došlo do svoga kraja, ali 
jednako bi se i s puno razloga moglo reći da ono nije doš-
lo ni do svog pravog početka nastupajućeg propadanja 
koje se već uveliko nazire na obzorju. 

255



Upravo zato, pitanje umetnosti (koja ne može biti 
nikad do kraja skrajnuta, mada se mnogo čini da tako 
bude) posle davno najavljenog i potom preživljenog kraja 
novih mogućnosti umetničkog stvaralaštva, dobija na 
svojoj aktuelnosti jer više nije jasno ni šta je umetnost 
uopšte nekad bila, ni šta ona jeste, ni šta bi mogla biti, a 
još je manje jasno zašto neko uopšte takva pitanja postav-
lja u svetu koji ne samo da je nenaklonjen umetnosti, već 
u njoj vidi opstruktivni, destruktivni elemenat koji ne 
dozvoljava da se celokupna zajednica ljudskih bića kao 
bezličnih pojedinaca stopi u amorfnu masu i prestane da 
postavlja bilo kakva pitanja koja se tiču nečeg višeg no što 
je gola egzistencija i neophodnost preživljavanja.

Nema zato razloga novom tematizovanju fenomena 
umetnosti u njoj nenaklonnjenom, opskurnom vremenu 
koje donekle zna da postoji i stvaranje kao primordijalni 
princip egzistencije sveta i stvari, ali sa druge strane onog 
u šta bi se utapalo neko bezinteresno sviđanje. 

Sa druge strane principa stvaranja sposobnog da ne-
što iz nepostojanja uvede u postojanje, po svim nepozna-
tim načelima, u naše vreme se javlja jedan potpuno novi 
fenomen: veštački intelekt, specifična forma razuma, koji 
je čovek u prvo vreme stvorio da sebi olakša neke spored-
ne, a složene poslove, no koji se u međuvremenu razvio 
do te mere da je počeo da ugrožava ne samo pojedine 
temeljne principe ljudskog rada, već i samog čoveka. 

Krhka ljudska egzistencija nalazi se sve više bespo-
moćna pred univerzalno racionalizujućim sistemom koji 

256



nastoji da preuzme vlast u onim oblastima u kojima je za 
sebe mesto prethodno zauzeo i potom imao samo čovek.

Upravo ovde poniče unutrašnji sukob, ili bolje reći 
nepomirljiva metodska i teleološka protivrečnost umet-
nosti i narastajuće imperije racionalnosti. 

Čini se da je pred svenarastajućim veštačkim inte-
lektom takva pobedna budućnost i da mu se u njegovom 
narastanju i stalnom prerastanju sebe ništa ne može 
suprotstaviti, no, s druge strane, doskora skrajnuta, od 
svih prezrena i osporena umetnost, počinje da se javlja 
kao istinski, zasad jedini destruktivni momenat koji, 
počivajući na posve drugom, a-logičkom principu stvara-
laštva izrasta u oponenta s kojim budućnost uprkos svem 
trijumfu naučnog progresa mora računati uprkos svih 
nastojanja da se umetnička praksa svede na haotične 
izlive iracionalnog.

Umetnička praksa omogućuje stvaranje alternativ-
nog sveta koji počiva na senzualnosti i intuiciji i ona je 
možda poslednja odbrana protiv univerzalne racional-
nosti kao oruđa u rukama onih koji njegovoj upotrebi 
nisu dorasli. Ipak, ovo nije dovoljno tek samo u nekoliko 
reči iskazati i poći dalje, kao da je sve već time rešeno; 
potrebno je svemu tome i opširno obrazloženje koje ovde 
sledi a s ciljem da se ukaže na subverzivnu dimenziju 
umetnosti koja je još jedino kadra da zaustavi propadanje 
nedovoljno utemeljenog sveta.

Ovde bi trebalo još imati u vidu nekoliko bitnih 
momenata.

257



Nakon svega što je dosad izloženo s namerom da se 
ukaže na stanje moderne umetnosti u poslednjih nekoliko 
decenija, pre no što se pređe na izlaganja o tumačenju 
smisla, mesta i položaja umetnosti i umetničkih dela u 
kontekstu sukoba umetničkog uma i veštačkog razuma, 
potrebno je još jednom razmotriti odnos uma i razuma 
koji nam dolaze iz istog izvora ali s različitim pobudama i 
osnovama; umetnost kao ljudska tvorevina i najviše delo 
ljudskog stvaralaštva i sedište njegovog duha, sada je 
dobila dostojnog protivnika oličenog u veštačkom inte-
lektu koji je čovek sam stvorio ali ne s umetničkim već 
čisto s pragmatičkim pobudama.  

Upravo stoga nov značaj i nov smisao dobija 
opravdano tematizovanje po ko zna koji put postavljenog 
pitanja prirode i biti stvaralaštva kao osnovnog pitanja 
što ga sebi postavlja mišljenje fenomena umetnosti. 

Kako je veštačka inteligencija relativno nov mome-
nat, kojem još uvek ne znamo sve dimenzije ni moći s 
kojima će se razvijati, odnos nje i ljudskog uma ostaje 
kritično otvoreno pitanje što lebdi u vazduhu na sve nag-
lašeniji način a što nije još uvek ni u najmanjem smislu 
na domak ma i najmanje zadovoljavajućeg rešenja. 

Razmatranja koja slede samo su jedan mali preludij 
ka prelazu na moguće buduće mišljenje umetnosti na 
jedan novi i drugačiji način. Ovde se ukazivanjem na  
jedan novi odnos hoće uspostaviti veza onog svima poz-
natog i onog novog, ono što tek dolazi u novom, nastupa-
jućem vremenu na čijem smo pragu. Pitanje koje tu ostaje 
otvoreno jeste: može li veštački razum premašiti čovekov 

258



i postati spekulativan, može li se izravnati s ljudskim 
stvaralačkim umom. Odgovor autora (zasad) je negativan, 
ali ne i konačan. Put do poslednje odluke još je dalek.

 

1. Umetnost kao fenomen

 U različitim epohama umetnost kao jedna od speci-
fičnih ljudskih delatnosti različito je bila određivana i to 
kako s obzirom na njen sadržaj, tako i na smisao borbe za 
za preživljavanje čoveka u njemu neprijateljskom 
okruženju, tražeći  sve vreme svoje mesto u odnosu na 
druge ljudske delatnosti, jer ljudski opstanak nije bio 
sadržan samo u njegovom pukom fizičkom preživljava-
nju, već se velikim delom obraćao smislu trajanja u 
prirodi. To je imalo za posledicu da je umetnost u prvo 
vreme bila jedna od alatki u ljudskoj borbi sa nepos-
rednim agresivnim okruženjem koje su jednako činile 
stvari, prirodne pojave kao i drugi koji su čoveka okru-
žavali s istim namerama i ciljecima.

Posve je razumljivo što je u prvo vreme umetnička 
delatnost imala rang današnjih zanata u sklopu kultnih 
aktivnosti da bi se tek u novo vreme s oslobađanjem i  
uzdizanjem ljudskog duha osamostalila, dobivši daleko 
viši rang, postavši pritom cenjenija, uvaženija i u sve 
većoj meri i sebi samodovoljna; ako je sve do vremena 
Renesanse, umetnička delatnost bila shvatana kao i svaka 
druga delatnost, a njeni predmeti imali isti ontološki 
status poput ostalih zanatskih predmeta s novim 
otkrivanjem visokih antičkih dostignuća, posebno u 

259



oblasti kulture, stvari su se počele menjati i tek u Novo 
doba s pojavom novog, renesansnog tumačenja i kritičkog 
preispitivanja do te epohe došlih dela antike, umetnost 
zadobija novi status, stvaraoci počinju biti više cenjeni i 
uvaženi usled u njima nove prepoznate sposobnosti da 
uvode u postojanje nove, ljudima dosad nepoznate 
objekte. 

Umetnici — oni koji se počinju baviti stvaranjem 
dela ne samo za neposrednu upotrebu, već i za uživanje - 
više ne prerađuju ono što im je dostupno, kako su to 
dotad činile obične zanatlije, već, polazeći od poznatog 
stvaraju nešto bitno drugačije i novo, vide više od onog 
što se neposredno može videti i tom novom viđenju u 
novo shvaćenom prostoru počinju upoznavati svoje 
savremenike, koji ih zbog toga počinju daleko više ceniti i 
izdvajati iz kruga običnih zanatlija.

Jedan od latentnih prikrivenih problema krije se u 
tome što nam se čini poznatim i samorazumljivim, nečim 
što ne povlači za sobom nikakva pitanja i sumnje; pozna-
to nije samim tim i saznato, govorio je Hegel. Ali, koliko 
je to i danas još ljudima jasno i razumljivo, ko uopšte zna 
nešto o Hegelu kad većina ljudi umišlja da su filozofska 
znanja nepotrebna znanja? 

Sve stvari što nas okružuju jednako su nepoznate, 
koliko i prividno poznate. U nekim ranijim vremenima 
sumnje je bilo manje, a uverenosti da svet je takav kakav 
jeste, jednak za sve – daleko više. Sada se živi u ophrva-
nosti sumnjom i izloženosti nesigurnosti koja ljude baca u 
krajnju depresiju. Tu, razume se, nije reč o nekoj klinič-

260



koj slici, niti o depresiji koja se može lečiti. Ne. Depresija 
je opšte stanje pojedinca zatvorenog u četiri zada (u eho-
prostoru); u prvo vreme govorilo se da je to neko privre-
meno stanje. Potom pokazalo se da je to trajno stanje 
stvari. Ljudi su okruženi istomišljenicima koji ih podr-
žavaju i očekuju od njih da budu podržani. Kad se to ne 
dešava oni iz svoje čat-grupe isključuju. Nije ni slučajnob 
što se može desiti da na kraju ostanu sami. Ali, tu se može 
pojaviti veštački intelekt preko telefona, tableta ili kom-
pjutera, koji s njim počinje komunicirati, potvrđivati ga u 
njegovoj pravosti i postaje mu jedini „drug“ koji mu u 
svemu može pomoći. Pojedinci počinju gubiti svoje ja, 
prestaju komunicirati sa svojim okruženjem utuđuju se 
od sveta, ne interesuje ih više mišljenje drugih, prepu-
štaju se onom što im pruža veštački intelekt. 

Nije bilo potrebno mnogo vremena da se uvidi kako 
stanje stvari nije nešto što se da menjati. Ono što je 
trajno, ono što se pretvara u novu konstantu opstanka, 
postaje vladajuća dominanta. Sve će trajati na način kako 
je počelo da traje. 

Nema razloga da se ljudima pomogne da ponovo 
budu ljudska bića. Sve se, nama naočigled, menja u svojoj 
neshvatljivosti. Novi, nadolazeći svet dolazi sa novim, 
svojim posebnim pravilima. Ljudima će ostati (ako ne 
shvate pogubne posledice svoje pasivnosti) da se njima 
prilagode. Da nešto staro zaborave, da novo prihvate, da 
sebe iznova u novom kontekstu definišu, da sam kontekst 
iznova promisle zajedno sa svim stvarima u njemu – eto 
šta se sad od njih traži. 

261



Ljudi se iznutra počinju preoblikovati a da toga 
uopšte nisu svesni. Zagledani pred sebe, bez uvida u 
buduće, a sa svešću da im je osporena vrednost svega što 
je prošlo i što im je davalo smisao života, svi pojedinci 
gube svoju pojedinačnost, svoju individualnost, gube ono 
po čemu bili su to što su u nekom trenutku bili, verujući 
da su deo sveta koji im pripada. 

U novonadošlom vremenu ljudi su ispražnjene 
monade. Iz njih se ništa ne može izdedukovati i oni su 
suprotna strana svega što je o njima mislio Lajbnic. Ljudi 
više nisu individuumi, nisu athomosi, no nisu ni subjekti. 
Oni su, zahvaljujući novim medijima i tehnologijama, 
uspeli da postanu ništa, ništa u bukvalnom značenju te 
reči; postali su praznine koje nemaju ni uvira u novo ni 
svesti o ishodištu. 

Kako to izgleda biti ništa? To je potpuno novo is-
kustvo koje ranijim generacijama nije bilo poznato. Svako 
ima sebe u svojoj potpunoj odsutnosti; svako ima sebe u 
prostoru koji je realan i svojom realnošću još uvek mala je 
oaza imaginarnoj veštačkoj inteligenciji koja sve guta i 
svaki prostor koji joj se još suprotstavlja svojim postoja-
njem u nekom svetu koji kao jedino svoje svojstvo ima 
stranost, svoje, ljudskom razumu, neizvesno poreklo u 
iracionalnom (dakle, čovekovom razumu), u svetim 
misterijama predaka, u rečima koje čuva liturgija, u 
slikama koje blede nagrižene vremenom i još uvek u sebi 
sadrže sve arhetipske elemente ponikle u suprotstavljanju 
onom prvotnom - izvornom ništa.

262



Da li je moguće reći da ništa jeste unutrašnje stanje 
pojedinca? Teško da bi se tako nešto moglo prihvatiti, bez 
prihvatanje da se sadržajno isprazni samo ništa. 

Umetnost kao fenomen ljudskog opstanka postala je 
u sebi i po sebi problematična upravo u času kad se poče-
la raslojavati fenomenska struktura stvaralaštva, u času 
kad je stvaranje iz ničega počelo da se suprotstavlja svim 
drugim oblicima stvaranja kako bi se otvorio prostor 
učenju o analogiji bića (analogia entis).

Umetnost postoji. Reći da nje nema, pogrešno je i 
time se ništa posebno ne kazuje niti poriče. Otvoreno 
pitanje ostaje samo kako ona postoji i šta uopšte znači 
samo postojanje. Istovremeno, nejasno je i šta je to što mi 
nazivamo umetnošću, odnosno kakav je odnos tog što mi 
označavamo umetnošću prema samoj umetnosti. Ma 
kako o umetnosti mislili, sve vreme smo u velikoj  opas-
nosti da olako pređemo preko osnovnih odnosa u kojima 
se nalaze umetnost i njena dela  u kontekstu stvari sa-
moga sveta. Dela umetnosti i dela sveta nižeg su ontološ-
kog ranga no umetnost i svet. 

Ako tako stvari stoje, umetnost nije samo fenomen, 
nije samo ono pojavljujuće, nego i uzrok tog što se pojav-
ljuje, njegova unutrašnja bit. Tako umetnost, ostanemo li 
na tragu sličnih tumačenja, koja su paralelna, koliko i 
analogna, ostaje ono što je opšte određujuće. 

Posledica takvog shvatanja i takvog stanja same 
stvari koja se retko tematizuje ali uvek kad se tako nešto 
čini ima nesagledive po filozofiju i ljudsko viđenje stvari 
posledice, naznačuje pristupe pitanju koje je još uvek  

263



daleko od toga da bude otvoreno, no koje ne može nas 
voditi mimo puta koji se sam sebi otvara, mimo puta u 
svet koji nastoje da zahvate dve suprotne sile: razum i 
intuicija, logos i aisthesis. 

Ovde se sad umešao i treći momenat s kojim se 
mora računati: tzv. veštačka inteligencija, koju ja nazivam 
veštački razum. To činim stoga da bih, kad se otvara pita-
nje stvaralaštva mogao da se ljudskom umu suprotstavi 
veštački razum. Možda se ljudskom kao takvom koje od-
likuje poseban vid stvaralaštva pridaje viši rang no stva-
ranju koje može činiti veštački razum, no to nije samo tek 
otvoreno, već i ključno vreme nad kojim se moramo po-
sebno zamisliti i imati ga sve vreme u prvom planu ako 
hoćemo pratiti razvoj tzv. veštačkog intelekta u nizu ob-
lasti gde on nesporno beleži ekstremno visoke rezultate.

Kako stvari sada stoje, naše vreme je u znaku najvi-
še izraženog sukoba sila intelekta i intuicije; nalazimo se 
na granici starog i novog. Vreme te granice traje, no ne 
znamo koliko će još trajati. U saodnošenje intelekta i 
intuicije sad se umešao i tzv. veštački razum. Pojavio se 
treći igrač za kojeg ne znamo kojoj će se strani prikloniti 
ili će nastupiti samostalno, protiv i intelekta i intuicije – 
možda protiv oba, protiv svega ljudskog - iako od čoveka 
stvoren.

Još uvek nijedna od gornjih ključnih strana nema 
prevagu. Opasnost koja se nadvija nad tim sukobom da će 
presudna prevaga da bude na onoj strani koja dobije po-
dršku sila koje ne bi smele da se nađu ni na jednoj strani 
kao učesnici ovog sukoba, jer nisu na njegovom nivou kao 

264



ni na nivou sila čiji će sukob ljude odvesti u jednu novu 
ravan, u svakom slučaju njima nepoznatu i stranu njiho-
vom celokupnom ranijem iskustvu.

2. Granice umetnosti i sveta

Postojalo je vreme visoke svesti o umetnosti kad se 
živelo u ubeđenju da su granice umetnosti jednake 
granicama sveta kao njenog prebivališta. Umetnost je u 
sebi nosila smisao sveta a svet je njenu egzistenciju 
zakrivao svojim granicama i činilo se da ljudi svoje 
unutrašnje biće mogu oblikovati po principima kosmosa i 
biti u saglasju s harmonijom koja je njim vladala.

Čini se da je takvo vreme bespovratno prošlo, da je 
nastupilo jedno drugo vreme u kojem je čovek dovoljan 
samom sebi kao sopstveni vladar i namesnik nad 
predmetima i delima prirode. 

Tek poneko izlivanje vulkana, neka nekontrolisana 
stihija što nosi sve pred sobom na trenutak se pokažu kao 
opomene da red stvari ljudi i posle svih tehničkih znanja 
nedovoljno razumeju, no, i to, tek na trenutak, dok ljudi-
ma ne ovlada lažna sigurnost kako oni imaju moć da sve 
kontrolišu, pa i prirodu u retkim trenucima izliva njenog 
navodnog besa koji se svima čini iracionalnim sa stano-
višta čovekove slike okolnog sveta koju je izgradio po 
meri sebe i svojih potreba, bez krajnjeg uvida u ono što bi 
još moglo da postoji van okvira projektovanog smisla.

Iako su prirodna pustošenja retka, malo se ko zapita 
koliko je moguće sve što jeste podvrći potpunoj kontroli, 

265



koliko je uopšte moguće, ako je moguće do poslednjeg 
detalja kontrolisati svet, dovesti ga u saglasje s našim 
potrebama? Koliko je velika moć pokoravanja koju 
pojedinac ima i da li baš on je taj što njom istinski vlada?

Nestale su velike i moćne države, nestale su velike 
imperije o kojima se sve manje zna i sve je manje poznat 
način života u njima koji ih je odavao dajući im čvrste 
razloge postojanja. Svaka epoha verovala je u sebe i svoju 
pozvanost a neke od poslednjih i u svoju istorijsku oprav-
danost. Ljudi su ponekad bili akteri velike igre, ponekad 
samo igračke u njoj. Ali, postojala je vera da sve što se 
čini mora imati pozitivan ishod; bez teleologije ni teolo-
gija ne bi imala smisla. Vreme buduće projektovano na 
tlu vrednosti bliže ili dalje sadašnjosti uvek je određivalo 
našu sadašnjost i sve što činimo u njoj.

Danas kao da se nešto izmenilo u poretku stvari; 
vreme je izgubilo svoje dimenzije, postalo je nekakva 
amorfna masa i posledica takvog stanja stvari jeste pro-
mena svega što se čini; besciljnost je postala dominantna. 

Mi ne znamo do kraja stanja stvari, načine na koje 
se istinski, u suštini živelo u ranijim epohama. Imamo 
blede predstave koje su do nas došle a po cenu gubitka 
svega onog što je ljudima prenošeno pozivanjem na 
svedočenja onih koji su bili u mogućnosti da nazru pri-
rodu dešavanja u kojima su učestvovali, da dospeju do 
smisla. Ne znamo kako su obični ljudi, individue, provo-
dili život budući da behu bačeni u svet koji im nije bio 
naklonjen. Nemojmo se zavaravati nekakvim monad-
ološkim tumačenjima poretka stvari. Ljudima nikad nije 

266



bilo dobro. Ljudi nikad nisu bili sretni, ljudi nikad nisu 
živeli zadovoljni stanjem stvari, ljudi nikad nisu sebe 
videli kao bića koja su imala naklonmost sveta koji ih je 
okružavao.

Zahvaljujući novim tehnologijama došlo je do veće 
otvorenosti, do iluzije transparentnosti, i ljudi nisu od-
mah shvatilo da su daleko više uskraćeni za svoj unutraš-
nji život jer sve više izlagani su sudu javnosti koji sam po 
sebi oduvek beše podmukao i cinično ravnodušan spram 
tuđe osetljivosti. 

Nepostojanje privatnosti vodi ka masovnoj psihozi 
iz koje se jedini mogući beg vidi u stapanju sa stadom, čak 
i kad to nema svoj unutrašnji smisao, ali neposredno vodi 
masovnom odricanje od sebe uzrokovanom pritiskom 
agresivnih zahteva Sistema čija se proždiruća nezajažljiva 
volja za samouvećavanjem sve češće realizuje na nekom 
nama nepoznatom mestu.

Svetu se sad postavljaju nove, veštačke granice, i 
svemu što je u njemu osporava se u sistemu vrednosti; 
sve što biva na taj način postaje neizvesno i nesoznatljivo 
onima koji bi hteli razumeti prirodu stvari koje su hteli 
domašiti; svet postaje nov različit od svoje ranije slike 
koju su filozofi opisivali kao sliku posebnog doba kojim je 
počela da dominira tehnika. Ako tehnika i nije ništa 
tehničko, ona je sebe u današnje vreme iscrpla i dozvolila 
da bude prevladana od nečeg što joj ostaje nepoznato, ne 
usled njene planetarne deficijentnosti, već usled pritiska 
koji je počela da reprodukuje nova nekontrolisana tehno-
logija čiji tvorci s krajnje skučenim vidicima počinju da 

267



sebe enormno precenjuju i tako svako neznanje i loše 
zamešateljstvo u oblasti znanja pretvaraju u bezizlazni 
put u nigdinu.

Svet, kako se govorilo već početkom prošlog stoleća, 
možemo razumeti kao horizont, kao ono što sve obuhvata 
a ničim nije obuhvaćeno. To potvrđuje da on ne može 
imati unutarsvetske granice jer sam sebe oblikuje iz sebe. 
Da li je isto takva situacija i sa svetom umetnosti? Umet-
nička dela svojim postojanje tvore poseban svet koji mi 
označavamo kao svet umetnosti. 

Ali, taj svet nije statičan, on se menja, širi se sa 
nastankom svakog umetničkog dela i što je veća 
umetnička produkcija utoliko je veći njegov rast. Ako smo 
u nekom trenutku govorili o deliuma koja su činila svet 
umetnosti, i tako određivali dimenzije same umetnosti, 
sada sa masovnom pojavom dela za koje mnogi neće reći 
da su umetnička, situacija se toliko promenila da se 
izmenom okvira koji je okružavap umetnička dela i činio 
njihov svet, mi se nalazimo u situaciji da više ne možemo 
biti sigurni ni u to da su dela koja u svetu umetnosti 
vidimo uopšte umetnička.

Svet umetnosti samo u krajnje uslovnom značenju 
mogao bi biti unutarsvetski, ali nikako u nekom 
egzistentnom smislu. Svet koji tvore dela umetnosti 
postoji u svoj svojoj posebnosti i njegove granice nisu 
odredljive parametrima koje bi nauka volela da obrazloži. 
U tome i jeste problem koji otvara svaki govor o određi-
vanju granica. Granice tu ne postoje jer se van njih ne 
možemo naći bilo da je reč o svetu ili svetu umetnosti. 

268



Naš životni svet određuje celokupni način našeg 
života. Mi smo osuđeni na trajanje unutar njega i iz njega 
možemo samo smrću izaći. Skoro isto se može reći i kad 
je u pitanju svet umetnosti. Ako izlazak iz njega jeste 
moguć, to je samo uslovni izlazak, budući da je istupanje 
iz sveta umetnosti u ono što nije umetnost, u ono što je 
ne-umetnost, preokretanje egzistencije i potiranje načina 
da se razume horizont kao granica. 

Danas ljudima počinje da vlada jedna nova, latentna 
opasnost sadržana u verovanju kako za življenje nije 
potrebno ništa osim samog življenja; nikom ne pada na 
pamet da o tome malo porazmisli. Odakle mogu doći ti 
neophodni impulsi za održavanje života? Ljudi sve više u 
glas govore kako im filozofija nije potrebna, kako je treba 
izbrisati iz svih obrazovnih projekata kao nešto krajnje 
izlišno. Razume se: takva mišljenja mogu postojati, mogu 
ih podržavati i oni od kojih se to po prirodi stvari ne bi 
očekivalo (jer o filozofiji ništa ne znaju), ali ipak postoji 
pitanje: kako u širi društveni opticaj56 mogu dospevati 
stavovi minornih anonimusa i imbecila koji ni ne znaju 

56  Videti simptomatične debilne reakcije krajnje retardiranih 
nikova na prikaz knjige H. Šnedelbaha „Šta filozofi znaju i šta se 
od njih može naučiti“. Na tekst i autora sručile su se krajnje 
maliciozne i imbecilna reakcije danas vladajućeg polu-sveta. To 
nije problem i takvih osoba ima. Apostol Pavle je govorio: treba i 
jeresi da ima među vama da se zna ko je prav. Ali danas, o 
takvima obično brinu u  ustanovama specijalnog i zatvorenog tipa 
(makar oni bili i tzv. masteri filozofije); a izlivima neznanja i 
gluposti ne bi smelo biti na stranicama jednog uglednog lista 
kakav je (bar nekad) bila „Politika“. Videti: 
https://www.politika.rs/sr/clanak/494951/Put-ka-filozofskom-misljenju 

269

https://www.politika.rs/sr/clanak/494951/Put-ka-filozofskom-misljenju


šta znači reč filozofija, ali zato su spremni sa svima da na 
tu temu razgovaraju, jer, negde su čuli da je o tome 
govorio Sokrat, pa ako je tako mogu i oni u svoj svojoj 
nedotupavnosti. 

Nije slučajno Andrić jednom s pravom rekao kako 
su danas upravo takvi ovladali javnom scenom a da oni 
koji imaju šta reći skrajnuti su u tišinu.

Problem je možda i u sužavanju pojma sveta na 
mikro-svet, njegovim svođenjem na našu neposrednu 
okolinu koju ljudi hoće da istrgnu iz konteksta celine 
proglašavajući je svetom, jer dalje od toga u svojoj 
mentalnoj i psihološkoj redukovanosti poludebilne osobe 
ne vide ništa.

Isto se dešava i s pojmom umetnosti koju ljudi više 
ne poznaju u njenoj istorijskoj celini već pod njim vide 
tek nekoliko pokušaja približavanja umetničkom delu 
koje vide kao krajnji izliv stvaralaštva. Ni to nije strašno, 
strašno je kad se deo hoće proglasiti za celinu i tako 
opovrgnuti postojanje celine u njenoj sveobuhvatnosti.

U ovome je i osnovna teškoća u razmatranju odnosa 
umetnosti i sveta. Umetnost je, i to je nesporno, unutar-
svetski fenomen, možda u nekim epohama i temeljni, što 
može biti sporno, jer oko toga teško da bi se mogli 
usaglasiti Fink i Adorno, ali, iako unutarsvetski, on kao 
takav ima sopstvene granice koje se iz samog sveta ne 
mogu odrediti.

Relacija sveta i umetnosti da se razumeti na 
pojmovnom nivou. Kao što je već Kant tvrdio da o svetu 
možemo imati pojam ali ne i predstavu, isto to važi i za 

270



umetnost o kojoj bi čak i mogli da imamo neku maglovitu 
predstavu govoreći iz samoga sveta, ali teško da o umet-
nosti možemo jasno govoriti ne nalazeći se u svetu njenih 
dela. Dalji problem je u tome što u tom slučaju, iz umet-
nosti ne možemo govoriti o onom što je van nje i što 
umetnost nije, te nam unutar nje pojam sveta ostaje 
apstraktan, granični pojam, a ako se sve hoće videti na 
svom mestu, pojam sveta je iz te situacije prazan pojam 
jer sve što je van sveta umetnosti ne može se misliti iz 
umetnosti.

 

3. Egzistencija umetnosti i njen istorijski karakter

Često se o umetnosti govori kako je ona verni pra-
tilac ljudske istorije i da je umetnička delatnost jedna od 
bitnih delatnosti koja determiniše postojanje čoveka od 
samog njegovog nastanka, jer čovek se od prvih svojih 
svesnih dana izražavao na ovaj ili onaj način. 

Ako su zastupnici ovog shvatanja u pravu, ne manje 
značajnim je i pitanje koje se odmah otvara: kakvo je to 
ljudsko delovanje i šta je uopšte umetnost u ranijim 
epohama mogla biti kad se čoveku činilo da je jedini 
njegov cij održavanje gole egzistencije. Obezbedivši sebe, 
čovek je očigledno težio nečem višem. Da li je za ispo-
ljavanje težnje višem imao neko svoje posebno vreme, to 
je posebno pitanje. Tokom vremena dana ljudi su činili i 
neke druge stvari, šta, to je posebno pitanje. Kakvim su se 
delatnostima mimo lova i propreme hrane bavili, mi to ne 
znamo, da li su se time bavili svi, ili samo određeni 

271



pojedinci u plemenu, to takođe ne znamo. Ono što znamo 
i što nam potvrđuju ostaci iz njihovog drevnog života, 
govori sam o tome da je postojalo vreme u kom su se 
bavili „još nečim“. 

To još nešto sem pripremi alatki za lov, imalo je 
očigledno i neke neutilitarne radnje i one nas upravo 
upućuju na predmete i dela koja su zauzimala i okupirala 
višak vremena. Ljudi preistorije stvarali su to „još nešto i 
upravo to nam omogućuje da govorimo i o njihovom 
ranom ispoljavanju stvaralaštva, koje oni takvim nisu 
videli, a što vidimo tek mi, iz našeg vremena, koje bi 
njima bilo strano,  koliko je nama njihovo. Zato, postoje 
razlike koje se ne mogu razumeti, ne mogu se ni 
prevladati. Ne može se iz jednog vremena preći u drugo 
vreme. Mi samo na svoj način vidimo prošlost koja je 
bitno drugačija od našeg shvatanja vremena; i sve što 
govorimo o prošlosti samo je naše viđenje nečeg što takvo 
nije bilo, ali mi smatramo da to jeste to što bi po našim 
shvatanjima i vrednosnim stavovima imalo smisla.

Da ljudi često u umetnosti nisu prepoznavali ništa 
posebno i specifično, o tome nam govori mnoštvo činje-
nica i u tom smislu ne izostaju ni konkretna sačuvana 
svedočenja, posebno, način odnošenja prema onom što 
mi danas vidimo kao predmete umetničke delatnosti. 

Za mnoge periode ljudske umetnosti, objekti koje 
mi vidimo kao umetnička dela, ljudima tih vremena behu 
ne više no obične upotrebne stvari; ako bi se neka od tih 
stvari oštetila, bila je bačena i zamenjena drugom. 
Amfore  koje su dobijali olimpijski pobednici bile su 

272



napunjene maslinovim uljem i dragocenost beše samo 
ulje koje je imalo višestruku primenu imajući svoj 
novčani ekvivalent a same amfore kojih nam je sačuvano 
preko hiljadu, što je možda tek jedan stoti deo od onoga 
što je bilo proizvedeno u atinskim radionicama. Iako 
među amforama nema dve identične, iako su sve različite, 
u toj različitosti nije bila viđena njihova specifičnost 
kojom bi se izdvajale u odnosu na druge predmete. One 
prosto behu beznačajne u odnosu na njihov sadržaj, ali ne 
smemo gubiti iz vida da nije svaka majstorska radionica 
izrađivati amfore,da su prethodno bila takmičenja, odabir 
najreprezentativnijih dela. Maslinovo ulje je imalo visoku 
svoju vrednost ali i posuda u kojoj je bilo držano.

Isto se može reći i za antičke skulpture. Dovoljno 
nam govori podatak da prvim njihovim skupljačima i mi 
bi danas rekli, kolekcionarima, nije bio cilj da sakupe 
originale, pošto razlika između originala i kopije nije 
postojala. Cilj je bio da sve poznato bude na broju. Kada 
je Neron pljačkao Olimpiju, Delfe i Korint on je odnosio 
sve što je video, ne birajući posebne neke „više uspele“ 
primerke, iako je, kako kažu, i sam bio dobar umetnik i 
vajar (dobar glumac je, priča se, bio tek u poslednjim 
trenucima života).

Originalnost je pojava koja je karakteristična za No-
vo doba i posebno dolazi do izražaja u vreme romantičara 
krajem XVIII stoleća; barokni umetnici, poput Baha, 
preuzimali su pojedine muzičke odlomke od drugih auto-
ra ne smatrajući da ih treba citirati, ni pominjati, kao što, 
mada iz drugog razloga, citati nisu postojali ni u sred-

273



njem veku, jer se smatralo da sve napisano, napisano je u 
slavu Boga i pripada jednoj jedinoj istini. Tako, Rafaelo 
još uvek smatra da je nacrt važniji od slike, čije izvođenje 
može prepustiti i učenicima iz svoje slikarske škole, 
intervenišući pritom tamo gde to vidi za potrebno.

Tek kod Rubensa vidimo kako je dvostruko skuplja 
slika ona koju je po svom nacrtu maestro sam izradio, no 
ona koju su pod njegovim nadzorom uradili učenici, iako 
ju je on potpisao. Tek u njegovo vreme počinje više da se 
ceni potez samog majstora. To je znak novog odnosa 
prema umetnički proizvedenim stvarima, u odnosu na 
ranije vreme, kad su vernici u prikazu Bogorodice ili 
Hrista videli ne prikaz, već njihovo otelotvorenje, i prema 
tim slikama, ili skulpturama, nisu imali estetski, već 
religiozni odnos. 

Treba po ko zna koji put ponoviti: pred tim delima 
se nije estetski uživalo, već se padalo na kolena i molilo. 
Uostalom, nije nimalo slučajno što se i estetika kao filo-
zofska disciplina pojavila tek sredinom osamnaestog veka 
kad se formirao drugačiji odnos prema čulnosti i kad je 
ona postala ravnopravna sa sferom racionalnog.

Sve ovo više no jasno potvrđuje da dela koja su došla 
do nas, a koja mi vidimo kao umetnička, u ranijim epoha-
ma kao i u vreme njihovog nastanka nisu viđena kao 
umetnička (u današnjem značenju te reči), kao dela koja 
bi usled svog drugačijeg načina egzistencije imala i dru-
gačiji način trajanja, kao što je to u naše vreme, niti speci-
fičan odnos prema njima kao ovaj koji mi izgrađujemo 
spram njih i način na koji ih gledamo.

274



Ne u tako davnoj prošlosti, ako bi se neka stvar 
oštetila, bila bi bačena i zamenjena drugom; isti je tako i 
bilo i s delima fresko slikarstva. Ako bi se „ukus“ ljudi 
promenio, oni bi zidove manastira premalterisali, i dali 
novim zografima da islikaju zidove iznova. Nije postojao 
neki poseban osećaj za ono prethodno. Danas istoričari i 
restauratori trude se da obnove sve slojeve svih ranijih 
epoha. Nekada upotrebne stvari korišćene pri obredima i 
u ritualima, danas su izgubile prvobitnu funkciju, i dobile 
novu, preselivši se iz realnog sveta u svet umetničkih 
dela.

To prenošenje objekata iz jednog u drugi svet jeste 
transformisanje njihove egzistencije. Osnovno svojstvo 
umetnosti je upravo u transgredijentnosti njenih pred-
meta, u sposobnosti da prelaze iz jednog u drugo vreme. 
U tim prelascima dela neke svoje „slojeve“ gube ali 
pritom neke nove dobijaju. Dela gube neka značenja ali 
druga dobijaju, i niko ne može sa sigurnošću reći šta je 
ostalo od prve verzije „Hamleta“ i šta nam donosi ova 
današnja, propraćena hiljadama interpretacija nastalih i 
došlih do nas od vremena nastanka Šekspirove tragedije. 
Zato je Migel de Unamuno i mogao da kaže kako on „Don 
Kihota“ razume bolje nego Servantes. Zato je meni moj 
profesor istorije umetnosti Lazar Trifunović često govorio 
kako je jedno umetničko delo staro onoliko koliko je ljudi 
ispred njega prošlo. 

Bio sam u prilici da strop Sikstinske kapele vidim 
pre restauracije od strane japanskih stručnjaka i on je bio 
nalik na one reprodukcije u starim knjigama; ja znam da 

275



se restauracijom dobilo sasvim drugo delo, da tavanica 
Sikstine izgleda isto, kao dok su se sušile boje i dok su se 
uklanjale skele pod nadzorom velikog majstora koji je 
čekao da papa Julije II tu održi svoju posledenju misu. 

Gledao sam japanske turiste kako zadivljeno sve to 
fotografišu, ali, danas to je kič, kao da je Mikelanđelo 
slikao polikolorom. Trebaće opet da prođe nekoliko 
stoleća da se na to delo slegne prašina i gar sveća, da bude 
kao nekad. Nakon nekoliko godina, video sam u Akade-
miji u Veneciji slike Veronezea pre, za vreme i posle 
restauracije. To su posve različite stvari. 

Italijanski konzervatori počeli su u to vreme, ili, 
nešto ranije, da skidaju lak sa nekih Ticijanovih slika i 
odmah se zaustavili (on je koristio lazure i ponekad 
doslikavao dela preko laka); engleski restauratori to nisu 
shvatili; oni su Ticijana doterali, kako mi je govorio moj 
profesor. I na kraju dobili slike ravne delima terećeraz-
rednih majstora tog vremena. U čemu je u tom slučaju 
veličina umetničkog dela? U onom naknadno dorađenom 
(i Mikelanđelo je doslikavao bojama fresku Tajne večere, 
ali nije misli šta će o tome govoriti kasniji posetioci). Ili, 
možda u vremenu koje svojim trajanjem „radi na delu“. 

Sve ovo samo nam govori o jednom: umetničko delo 
nije fiksirano jednom za uvek; ono živi u vremenu i raz-
nim generacijama, prelazeći iz stoleća u stoleće, govoreći 
pritom različite stvari. Slava el Greka počinje da traje tek 
od vremena ekspresionista; tek u njihovo vreme veliki 
španski majstor viđen je na način koji nas iskreno 
potresa. Ali, zar bi se smelo reći da ljudi ranijih stoleća 

276



nisu „videli“ njegova dela? Videli, su ih, i to veoma dobro, 
ali gledali su ih drugim očima i nisu videli ono što mi u 
njegovim delima vidimo danas.

Ovde se otvara još jedno pitanje koje ne može biti 
zaobiđeno. Reč je o „istorijskom“ karakteru umetnosti 
kao fenomena. Ako u nekim ranim epohama ljudske 
civilizacije umetnost kao način odnošenja prema svetu 
nije postojala, ako se u tom smislu može reći da je nije 
bilo, da se ona tek potom u jednom drugom, mnogo 
kasnijem vremenu pojavila, sasvim je moguće ustvrditi 
kako je ona zapravo jedna vremenska tvorevina i da je 
uskoro u nekom budućem, možda nama bliskom vre-
menu neće biti. 

Mogli bismo biti još stroži i reći da velike umetnosti 
ni u ovom našem vremenu nema (što slabije obrazovani 
ljudi teže prihvataju), a da mi zapravo živimo na ruše-
vinama umetnosti prošlosti, da još uvek uživamo u nečem 
što je bilo slika i „ideologija“ prošlog vremena – kao što je 
grčka umetnost izraz ideologije robovlasnika, a barokna 
muzika izraz ideologije feudalnog doba. Ostalo je možda 
u završnici još nešto malo građanske umetnosti i mi smo 
u situaciji da živimo kraj umetnosti. 

Kako će i da li mogu umetnička dela egzistirati, od-
nosno, na koji način mogu postojati, ako umetnosti kao 
takve više nema? Nije tu u pitanju sama egzistencija 
umetnosti, već ponajpre pitanje egzistencije same 
egzistencije.

Adorno je smatrao da umetnosti u nekom budućem 
razotuđenom društvu neće biti; drugi su pak smatrali da 

277



će doći vreme kada će se moći živeti na umetnički način, 
na način umetnosti.

Danas, mi smo svakim časom sve dalje od takvih 
pozitivnih, optimističkih misli; naš svet se raspada i 
raspadanje je njegova domonantna karakteristika. Iz 
dana u dan smo sve porobljeniji postupcima koji do nas 
dopiru s one strane čovečnosti. Ljudi su sve depresivniji, 
sve spremniji da u smrti potraže drugu stranu egzisten-
cije, ponavljajući da to nije krajnji izliv strukture opstan-
ka budući da im je u današnjem svetu svima smrt bliža 
od košulje. 

U takvoj situaciji pitanje egzistencije umetnosti gubi svoj 
sudbinski karakter. Kome je još do umetnosti, ako mu je 
život doveden nad prazninu i nema šansi da se rukom 
više dotakne makar zidova ponora nad kojim se nalazi? 
A ponor se jednako širi na sve strane i on se nalazi u 
praznini nad prazninom; lebdenje postaje način trajanja i 
život u umetnosti koja omogućuje življenje bez unapred 
utvrđenih parametara otvara paralelni svet postojanja 
koje koji omogućuje umnost s one strane trajanja.

No, da li je sve odista tako, da li smo osuđeni na 
život u bezizlazu, gde umetnosti više nema, a ni 
umetničkih dela koja bi mogla biti poslednji oslonac i 
uporište iz kojeg odiše poslednji smisao?

4. Egzistencija među egzistencijama

Pojam egzistencija (existentia) kojim se obično misli 
postojanje postojećeg ili samo postojeće, obično se 

278



tumači u paru s pojmom esencija (essentia). Oba pojma 
su latinskog porekla i imaju dugu istoriju, od vremena 
nastajanja latinske filozofske terminologije u prvim 
stolećima naše ere, na preko poslednjeg antičkog mislioca 
Boetija, do srednjovekovnih sholastičara Tome, Dunsa 
Skota i Suaresa, pa do vremena Kanta i naših dana. Oba 
pojma tumačena su uvek u kontekstu filozofske tradicije i 
distinkcije tražene su već kod velikog Stagiranina. Njemu 
i pripada shvatanje da strukturi nekog bivstvujućeg bit, 
suština (Was-sein), dakle essentia, zapravo njegova 
forma, i ono što mu je već pred-dato (Vorhandensein), 
existentia, dakle, njegov sadržaj.

Dok se u pojmu essentia neposrednije vidi njegova 
veza s esse, kod egzistencije to nije slučaj, mada, ako 
čitate Suaresa, videćete da on često za pojam esse koristi 
existentia. Kako je sad do toga došlo, možemo se zapitati 
ali i odgovor na to pitanje treba tražiti u tri stoleća 
srednjevekovne metafizike (XIII-XVI vek).  

Svako bivstvujuće (Seiende), sve što na bilo koji 
način jeste, jeste nešto, pripada mu njegovo šta (tí), ono 
po čemu jeste (suština), pripada mu način na koji postoji, 
pripada mu njegova bit (essentia) i svako bivstvujuće 
postoji na neki način, ima način postojanja, ima 
egzistenciju (existentia). 

Svakom bivstvujućem pripada bivstvovanje (Sein) 
koje samo nije bivstvujuće, ono mu pripada i ono mu 
prethodi. Bivstvovanje se može razumeti samo iz 
horizonta vremena. Vreme je horizont bivstvovanja, ono 
je samo bivstvovanje. Zato se bivstvovanje interpretira iz 

279



vremena (tempus); smisao bivstvovanja može se interpre-
tirati iz vremena i temporalnost je stoga temeljni problem 
ontologije (Heidegger, Bd. 24, 22) kao nauke o 
bivstvovanju. 

Bivstvovanje se razlikuje od bivstvujućeg; ono uvek 
pripada bivstvujućem, ali samo nije bivstvujuće koje uvek 
jeste. Tu razliku između bivstvujućeg i bivstvovanja 
Hajdeger određuje izrazom ontološka razlika. 

Filozofija se razlikuje od svih drugih nauka zato što 
ne pita za bivstvujuće nastojeći da ga razume u njegovoj 
raznolikosti na nivou regionalnih ontologija (kao što su 
priroda, prostor, duša), već pita za smisao tog i svakog 
bivstvujućeg, ona transcendira svakodnevni svet, dospeva 
u „preokrenuti svet“ i tako je ona transcendentalna 
disciplina. Kao takva filozofija se ne svodi na vulgarnu 
metafiziku, jer, metafizika na pravi način shvaćena jeste 
„filozofija uopšte: kritička transcendentalna nauka o 
bivstvovanju“ (24, 23).

Egzistencija kao način bivstvovanja prirodnih stvari 
u prvo vreme, kod Kanta, ne razlikuje se od egzistencije 
ljudskog opstanka koja potom dobija posebno oznaku, 
kao opstanak (Dasein). Zato kod Kanta, kao i u rečnicima 
iz XVIII stoleća i nalazimo formulaciju Existenz oder 
Dasein.

Za Kanta je Dasein način bivstvovanja prirodnih 
stvari no kasnije to nije način bivstvovanja uopšte neke 
stvari već označava posebno bivstvujuće - ljudski 
opstanak. Čovekovo postojanje jeste jedno specifično 
postojanje, i danas način opstajanja čovekovog opstanka 

280



mi određujemo kao egzistenciju. Za Kanta i sholastiku je 
egzistencija način postojanja prirodnih stvari a za nas je 
način postojanja opstanka.

Jedno telo ne egzistira ono je dato, jednostavno 
postoji, ali Dasein je dat no i egzistira. Drugim rečima u 
vreme nakon Kanta počinje se praviti razlika između 
načina egzistencije stvari i načina egzistencije čoveka, 
razlika kakvu nemamo kod starih Grka.

Egzistencija ima određen sadržaj, ona nešto kazuje. 
Određenje, predikat, ona je neka stvar, res. Pritom 
egzistencija kao nešto dato nije isto što i realnost i nije 
isto što i opstanak (Dasein). Realnost, odnosno realitet 
isto je što i essentia, pa se pitanje postavlja: kako realitet 
(essentia) i egzistencija pripadaju bivstvujućem 
(Seiende)? Odnosno, kako ono što je realno ima egzisten-
ciju, kako odrediti uzajamnu vezu realiteta i egzistencije 
(24, 108-9)

Na putu ovog pitanja dospeva se do, onog što Hajd-
eger naziva ontološkom razlikom, do razlike bivstvujućeg 
(Seiende) i bivstvovanja (Sein). Bivstvujuće ima bivstvu-
juću strukturu, no bivstvovanje nije isto što i bivstvujuće i 
ostaje tamno pitanje šta pripada bivstvovanju bivstvuju-
ćeg budući da samo bivstvovanje ne bivstvuje na način 
bivstvujućeg. Reč je o načinu na koji ono što je egzistira-
juće jeste. 

Bivstvena struktura bivstvujućeg ima karakter 
nekog šta, nečeg realnog, stvarstvenog (Sachheit), onog 
što po rečima Hajdegera Kant naziva realnost (Realität). 
Realitet je nešto bivstvujuće, realno, nešto što egzistira. 

281



Realitet i egzistencija ne čine bivstvujuće već njegovu 
bivstvenu strukturu a razliku među njima artikuliše samo 
bivstvovanje.

Razlikovanje essentia-e i existentia-e vodi Aristotelu 
ali se o njihovom odnosu počelo raspravljati tek u sred-
njem veku kada se počelo raspravljati o odnosu Boga (ens 
infinitum) i stvorenih stvari, odnosno sveg bivstvujućeg 
(ens finitum). Tu se postavilo zapravo pitanje odnosa 
beskonačnog i konačnog koje na razne načine traje do 
naših dana) pa ga imate u jednoj prikrivenoj formi već u 
naslovu jednog Finkovog dela – Welt und Endlichkeit).

Bog je bivstvujuće koje po svojoj biti ne može ne 
biti, dok konačno bivstvujuće može da bude, iz toga po 
Kantu sledi da onom što jeste ne mora nužno pripadati i 
egzistencija. Tako se kad je reč o pojmu Boga dospeva do 
Aristotela po kome prva nauka, nauka o bivstvujućem kao 
takvom (tj. o bivstvovanju) - πρώτη φιλοσοφία jeste isto 
što i θεολογία. 

Postavlja se pitanje: kako je sholastika ovaj problem 
odnosa esencije i egzistencija rešavala. Martin Hajdeger 
to izlaže na primerima tri katolička teologa Tome 
Akvinskog, Dunsa Skota i Franciska Suaresa, od kojih je 
prvi dominikanac, drugi franjevac, a treći jezuita. Prvi 
pripada početku visoke sholastike (XIII stoleće), drugi 
vremenu pozne sholastike (XIV stoleće) a treći vremenu 
kontrareformacije i neosholastike (XVI stoleće). 

Iako sva trojica misle na tragu Stagiraninove 
Metafizike, Suares je po Hajdegerovom mišljenju 
najsnažnije uticao na novovekovnu filozofiju, počev od 

282



Dekarta koji koristi njegovu terminologiju. Iako su sva 
trojica pisala komentare na Aristotelov spis, Suares prvi u 
njemu vidi nekoherentnost, ali i njegovu nesistematičnost 
i postavlja sebi zadatak da sistematski izlozi Aristotelovo 
učenje. Izlažući ontološku problematiku na sistematičan 
način, Suares određuje na bitan način svu filozofiju do 
Hegela. On prvi pravi razliku između opšte ontologije 
(metaphysica generalis) i posebne ontologije (metaphy-
sica specialis), pri čemu ovu poslednju deli na tri dela 
ontologiju prirode (cosmologia rationalis), ontologiju 
duha (psychologia rationalis) i ontologiju boga 
(theologia rationalis); ova podela će preko Hristiana 
Volfa i Baumgartena doći do Kanta koji će u njegovoj 
prvoj Kritici preuzeti tu podelu: u delu Transcendentalna 
logika Kant će izložiti problematiku opšte ontologije, a u 
Transcendentalnoj dijalektici problematiku racionalne 
kosmologije, psihologije i teologije. Tako će Suares imati 
veliki uticaj na katoličku teologiju a član njegovog reda 
Foneska na protestantsku teologiju. 

Ali, da bismo se približili naslovu koji smo ovde 
naznačili, potrebno je da načinimo dva koraka: u prvom 
da odgovorimo na pitanje prirode egzistencije a u drugom 
da pokušamo da promislimo šta bi to bila egzistentnost 
na čijem tlu ćemo potom pokušati da tumačimo prirodu 
umetnosti u njenom univerzalnom smislu nevezanom za 
vreme, i iznad svake socijalne ili ekonomske dimenzije. 
Ovde nas interesuje pitanje umetnosti kao umetnosti i u 
kojoj meri ona jeste neprevaziđen proizvod ljudskoga 
duha.

283



Pre svega, pokušajmo da ukažemo na tri tumačenja 
odnosa pojmova essentia i existentia a koje nalazimo u 
doba sholastike. 

Poznato je da problematiku odnosa essentia i 
existentia preuzima od Antike Toma Akvinski i dalje 
razvija u svom mladalačkom spisu De ente et essentia. 

Da bi se odnos pomenutih pojmova shvatio treba 
prvo razjasniti odnos između esse i ens, koji je odlučujući 
za potonju filozofiju. Pojam ens označava zapravo 
conceptus entis koji ima dvojako značenje: kao conceptus 
formalis entis ukazuje na formu (μορφή) koja nešto čini 
stvarnim, koja razumevajući zahvata bivstvujuće. Drugo 
značenje, conceptus objektivus entis,  ukazuje na ono što 
je formom zahvaćeno. Izraz conceptus objektivus  u 
sholastici, kaže Hajdeger, isto je što i ratio, tj. ratio entis 
(λόγος ούσίας), ili intentio intellecta.

Predmet opšte ontologije kod Suaresa je polazeći 
od Tome conceptus objektivus entis, objektivan pojam o 
bivstvujućem, opšte na bivstvujućem kao takvom, što ima 
značenje bivstvovanja u njegovoj punoj apstrakciji i ono 
je zapravo ratio abstractissima et simplicissima, ono što 
je najpraznije i najjednostavnije tj. najneodređenije, 
jednostavno  i neposredno. Zato Hegel za bivstvovanje 
(Sein) kaže da je najneodređenija neposrednost (Sein ist 
das unbestimmte Unmittelbare) (Heidegger, Bd. 24. 118). 
Sa tim što je najopštije, ne može se ništa definisati, jer da 
bi se nešto uopšte moglo definisati mora se podvesti pod 
nešto više od njega.

284



Kada se ens posmatra iz jezičkog aspekta ono znači 
bivstvujuće (Seiende); ono pritom ne ukazuje na egzisten-
ciju nečeg, ono je ime za nešto što ima realnost, što 
egzistira, što je res. Svakom ens pripada da je ono res. 
Tako se pokazuje da ens ima dvostruko značenje: ens 
može ukazivati na to da je bivstvujuće određeno načinom 
bivstvovanja, i da može imati značenje egzistencije.

Ens i res, odnosno, bivstvujuće i stvar, ukazuju na 
različite stvari ali u isto vreme mogu biti međusobno 
zamenjivi, a to znači da je svako bivstvujuće ens i res. Po 
Tomi, svakom bivstvujućem pripada realnost (Sachheit) 
koja je zapravo essentia. U sholastici realnost se određuje 
i kao quiditas i to je ono do čega dolazimo kad pitamo šta 
je to?, τί εστιν. To šta u ovom pitanju određivao je 
Aristotel kao τό τί ήν εΐναι, a što sholastika prevodi kao 
quod quid erat esse.

Sholastika ima različite nazive za ono što Kant 
određuje kao realnost (Realität), odnosno Sachheit: 
quidditas (Washeit), quod quid erat esse (Wesen), 
definitio (Umgrenzung), forma (Gestalt, Aussehen), 
natura (Ur-sprung) i sve to ima u vidu sholastika pod 
nazivom essentia realis.

Kada je o pojmu egzistencija (existentia) stvar je 
daleko složenija no što je slučaj s pojmom essentia. Nešto 
egzistira kada je aktualno (in actu, εργω). Egzistencija je 
neko pred-dato bivstvovanje (Vorhandensein), odnosno 
stvarnost u smislu nemačkog Wirklichkeit (actualitas, 
ένέργεια, έντελέχεια). Kroz aktualnost neka stvar je 
mogućnost ono šta. Aktualnost omogućuje samostalnost. 

285



Bivstvujuće kao stvarno je naspram ništa. Jednom 
bivstvujućem pripada šta (essentia) i kako (existentia).

Na osnovu ovih kratkih naznaka potrebnih za 
razumevanje pojma egzistencija, koja nas ovde 
prvenstveno interesuje, možemo se dalje usredsrediti na 
jedno od trajnih i možda do kraja nerazrešivih pitanja – 
pitanja egzistentnosti umetničkih dela i njihovog 
postojanja među objektima što čine realni svet. 

Već je ukazano na to da umetnička dela imaju 
poseban način postojanja i da grade jedan poseban svet, 
svet postoji u ovom našem realnom svetu koji ima jedan 
specifičan način egzistencije. 

Odmah se otvara nekoliko pitanja: kao prvo, bilo bi 
pitanje opstanka ovog našeg sveta koji po inerciji 
nazivamo i dalje realnim, mada sa-postoji sa nizom 
drugih virtualnih svetova čija je virtuelnost različitog 
ontičkog stepena. Tako je moguće da govorimo o svetu 
koji čine dela Dostojevskog ili muzika Mocarta, ali, u 
poslednje vreme i o virtuelnim svetovima koje nam 
izgrađuju nove digitalne tehnologije. 

Drugo pitanje bilo bi vezano za način konkretnosti 
dela koja mi vidimo kao umetnička. Već je ukazano na to 
da ta ista dela u nekim ranijim epohama nisu viđena kao 
umetnička dela s posebnim načinom egzistencije, a što 
ostavlja otvorenom mogućnost da u nekom budućem 
vremenu kad im se ontološki status izmeni, ne budu više 
smatrana umetničkim delima jer ljudi neće prepoznavati 
na njima nikakvu posebnost.

286



Treće pitanje tiče se samog postojanja sveta umet-
nosti: da li on ima neko svoje sebi svojstveno postojanje, 
a što bi podrazumevalo da može postojati čak i u slučaju 
da u njemu nema nijednog umetničkog dela, ili je odre-
đen postojanjem samih dela, pa se sa svakim novim 
delom njegov prostor proširuje i time svi unutar-odnosi 
istovremeno menjaju. 

U tom slučaju otvaraju se opet dva nova pitanja: 
jedno se tiče njegove prostornosti, tj. da li može širenjem 
da dospe do granica sveta i da ga čak prevaziđe, a drugo, 
načina na koji postoje njegove granice, tj. pitanje 
mogućnosti i uslova da novi stvoreni objekti pređu iz 
realnog sveta u svet umetnosti, odnosno, retrospektivno 
gledano, koji to behu uslovi koji su omogućili da davno 
stvorena dela promene svoj ontološki status.

Možda ćemo biti na pravom putu ako započnemo 
ovaj misaoni put tematizovanjem karaktera i svojstava 
realnog sveta koji je očigledno uslov egzistencije ostalih 
svetova pa i sveta umetnosti.

Reč je o tome da, ako stvari posmatramo na 
kosmološkom planu, i to tako što ovaj svet vidimo kao 
jedan od mogućih svetova u kosmosu i koji je određen 
svojom horizontnom strukturom pri čemu je horizont 
zapravo vreme u kojem obitavamo (moguće je pritom da 
osim ovog ima i mnogo drugih svetova; staru kosmološku 
ideju nalazimo kod Demokrita, novu kod Andreja Lindea, 
u njegovoj inflacionoj teoriji, o kojoj sam ranije već 
pisao)57. 

57  Uzelac, M., Inflaciona estetika, Veris, Novi Sad 2009.

287



Ovo poslednje omogućeno je vremenitošću našeg 
opstanka, svešću da smo u vremenu i da možemo misliti 
njegove tri dimenzije. U protivnom slučaju bili bismo 
stvar među stvarima, biće među bićima, za koje ne postoji 
ni prošlost ni budućnost pa tako ni mogućnost da se na 
osnovu pomenutih dveju dimenzija projektuje i odredi 
naša sadašnjost.

No, ovde se problematika otvorena pred nama ne 
zatvara, naprotiv. Mi i dalje samo smo na tragu pitanja, 
ali daleko i odgovora po čemu je neko delo umetničko 
delo. Ne bez razloga, pre više od stotinu godina, Đerđ 
Lukač je na početku svoje Hajdelberške estetike postavio 
ono ključno, a možda i nerazrešivo pitanje: „Umetnička 
dela postoje. Kako su ona moguća?“

Mislim da u ovom pitanju, postavljenom pre više 
od jednog stoleća, sadržana su sva pitanja, sve njihove 
nedoumice i svi nedomašeni odgovori. 

Kako je umetničko delo moguće? To je osnovno 
pitanje. Lukač polazi od pretpostavke, koju i ne dovodi u 
pitanje, a koja glasi da su ona moguća. A zapravo, mogao 
je ići i korak nazad i postaviti pitanje: da li ona uopšte 
postoje? Drugim rečima: šta umetnička dela uopšte jesu?

Mi se nalazimo u situaciji da su oba dela njegovog 
stava dovedena u pitanje. Ako je Lukač mislio da je 
naglasak pitanja na drugom delu ovog stava, mi danas 
mislimo drugačije. Mi dovodimo u pitanje i prvi deo 
njegovog stava. Da li umetnička dela uopšte postoje, ako 
postoje, nije stvar više u tome da li su uopšte moguća, 
nego, kako ona uopšte mogu postojati.

288



Dakle, naglasak se pomera sa kako na šta, a potom 
i na na kako i na šta. Nije samo reč o modalitetu umetnič-
kog dela, već o njegovoj egzistentnosti. Postojanje dela, a 
potom tek umetničkog dela, ostaje trajna zagonetka. 
Pitanje: kako je moguće stvoreno prevesti u svet večno 
trajnog, a to bi značilo, nestvorenog u daljem vremenu - 
to je zagonetka nad zagonetkama.

Večno trajno, jeste nestvoreno, znači božansko. 
Kako se prema njemu mogu odnositi umetnička dela i 
mogu li postati ono što nisu bila? Umetnička dela su 
nastala, no potom nastavljaju da egzistiraju na isti način 
kao da su ne-nastala. To je paradoksalno, i tom 
paradoksu ćemo se još vraćati tokom ovog izlaganja. 
Problem leži u tome kako tako nešto razumeti što, po 
prirodi stvari, protivreči ranije već ukazanom odnosu 
stvorenog i ne-stvorenog.

Da li je vanvremenost umetničkih dela u njima 
samima, alo je tako, od kog trenutka, ili je ona nešto 
njima dodato, nešto što mi delima pripisujemo, na neki 
način u njih ugrađujemo. Izvesno je da ona imaju 
mogućnost promene, za koju opet ne znamo da li je ona 
samo njihova mogućnost, pri čemu je krajnje nejasno 
kako se zbiva taj prelazak iz ontičke u ontološku ravan. 
Kako stvar odlukom umetnika kao konačnog bića, postaje 
nad-stvar, ne-konačno bivstvujuće? Kako se delo kao 
bivstvujuće preobražava pomoću bivstvujućeg kao takvog 
u njemu u ono što nezavisno od egzistencije drugih 
objekata u njegovoj blizini nastavlja da traje noseći u sebi 
samo trajanje.

289



5. Umetnost kao privremeni fenomen

Ako se vratimo onom što je umetnost bila na 
početku istorije, dakle, ono što mi pod umetnošću danas 
shvatamo, prvo što možemo uočiti to je nepostojanje 
posebne sfere umetnosti kao i nepostojanje umetničkih 
dela. Ne postoje stvorene stvari u kojima nalazimo 
lepotu; lepota se nalazi u onom što čovek nije stvorio u 
sjaju zvezda i sunca. Tadašnji čovek okružen je samo 
običnim, upotrebnim stvarima: predmetima koje nalazi u 
prirodi i predmetima koje sam stvara za potrebe svog 
opstanka.

Njegov osnovni odnos je odnos spram prirode i 
njenih moći, koje samo delimično poznaje, ali njima ne 
vlada. Pokušava da ih pridobije magijskim radnjama ili 
umilostivi ritualima kojima bi pokazao svoju privrženost 
prirodi. Rituali poznaju govor, ali i činove; za ove 
poslednje potrebni su predmeti koji dobijaju privremeni 
sakralni karakter.   

Život se odvija u dve ravni: jedna je manipulisanje 
prirodom, druga je dijalog sa njom. Prvobitni čovek 
podržava govor radnjama i koristi određene obredne 
predmete. Oni imaju običan, vremenski karakter, kad im 
se smanji efikasnost ili delotvornost u obredu, uklanjaju 
se i zamenjuju novim. Stare i tupe noževe zamenjuju 
novi, stare svećnjake i posude zamenjuju novi izrađeni 
predmeti. Posle nekoliko godina mi u tim predmetima, 
starim ili novim, nalazimo izraz nečega što u prvo vreme 

290



u njima nije bilo viđeno, u crtežima u zabitim delovima 
pećine, nenemenjenim uživanju već ritualu, nalazimo 
neku ekspresivnost, izraz nekog ko nije bio umetnik, već 
samo majstor, običan čovek, malo veštiji od ostalih u 
plemenu. 

Stvoreni predmeti su privremeni. Nema ničeg što 
bi posedovalo trajni karakter; trajna je samo priroda. 
Privremenim behu sve stvari kao i ljudski život. Na svet 
se dolazilo i s njega odlazilo. Večnosti u ovostranosti nije 
bilo. Ljude su možda užasavali oni beskrajni prazni 
prostori (o kijma će nogo vekova kasnije govoriti Paskal), 
ali, malo je ljudi bilo opsednuto njima. Ono što mora 
doći, doći će.

Privremenost je bila mera svakog postojanja. Čak 
je, već u naše vreme, Betoven govorio kako će možda 
neko njegovo delo neko slušati i posle dvadeset godina; 
Skarlati je napisao preko šest stotina sonata, danas za 
sutra. Ljudi su radili razne poslove, nisu živeli od slave. 
Bili su ljudi među ljudima, svesni da to što rade samo je 
za njihovo vreme, a ne neko buduće, ili nepoznava, 
varljiva večnost. Duboko su verovali da oni što budu živeli 
u budućnosti imaće svoja merila i svoje probleme, da ih 
prošlost uopšte neće interesovati. A, međutim, upravo 
tako nešto zbiva se i danas: nikog ne interesuju prošlost i 
istorija, niko više ne zna ime pobednika kod Leuktre, niko 
više ne govori o Mantenji, Kaetanu, ili Malbranšu. Karte 
su se promešale. 

U nekom trenutku videli smo dela prošlosti kao 
nešto nedostižno, pojavila se na trenutak svest da je za 

291



nama, u prošlosti ostalo nešto neprevaziđeno na 
Akropolju, u vatikanskim Stancama ili na Kampidoljiju. U 
nekoliko slučajeva dela prošlosti činila su nam se večnim 
obrascima, nedostižnim uzorima, sve dok nisu došli post-
modernisti i sve staro bacili u blato započevši sve iznova, 
ali sa drugačijom, pogrešnom svešću. 

Delima i objektima iz ranijih epoha, beše pripisana 
bezvremenost i večnost, no to beše privremeno; sam svet 
umetnosti, kao svet među svetovima, pokazao se privre-
menim zajedno sa svojim objektima. Doskora veličana 
dela umetnosti, sada polako tonu u zaborav i sve manje 
govore o sebi i vremenu koje više nije naše vreme. Dela 
tonu u tišinu i nepostojanje. 

Ako su nešto ostavila za sobom, to je sadašnja 
obmanjujuća svest koju su nove nedoučene zanatlije, 
proglasivši sebe umetnicima, počeli da metastaziraju u 
večnost svoga dela. A sve što danas nastaje, daleko je 
trošnije, krajnje krhko, bez duha u sebi.

U jednom trenutku pre nekoliko stoleća ljudi su 
stvari počeli videti drugačije i duhovno zašli su u svet 
umetnosti koji su svojim novim načinom egzistencije 
obrazovala stara dela i nova po uzoru na njih. Sve to 
trajalo je nekoliko stoleća, doskora, kad se otkrila 
privremenost umetnosti. Rekosmo: ono što u jednom 
vremenu nastaje, kad-tad nestaće u drugom. Svedoci smo 
nestajanja raznih svetova, svet umetnosti jedan je od njih. 

Ljudi su živeli pre umetnosti, a živeće i posle nje; 
da je to moguće, vidimo već danas. Vreme dnevnog života 
potpuno je prepakovano, transformisano potčinjavanjem 

292



potpuno drugim potrebama i svrhama a ne duhu. Ljudi 
dane provode u monotoniji koju čini smenjivanje svako-
dnevnih fizioloških potreba. Najviše što još čine jeste 
nastojanje da se obezbede uslovi golog opstanka. U takvoj 
situaciji sve što još postoji jeste drugorazredno. Za 
bavljenje filozofijom, umetnošću, svim onim što se 
obuhvata kulturom, potrebno je vreme i to slobodno 
vreme, o čemu je govorio još Aristotel.

Sputani ljudi ne mogu stvarati kulturu ni istoriju. 
U odsustvu slobode umetnosti ne može biti. Ne može biti 
čak ni iskrena apologija postojećeg, a ne nastojanja da se 
otvori put u istinsko buduće. Sve nam to samo potvrđuje 
da život je moguć, ali ne život dostojan čoveka ispunjenog 
najvišim težnjama dobru i plemenitom.

6. Vreme ugroženosti

 Sve postaje neizvesno. Čak i samo trajanje menja 
svoj karakter. I ako se smatralo da se stvar može odrediti 
njenim svojstvima sada je i takva tvrdnja uzdrmana 
samim tim što svojstva više nemaju onaj svoj konstantni 
karakter po kojem su navodno to što jesu. U ljudske 
živote useljava se virus nesigurnosti. Tako nešto moguće 
je stoga što virusologija nema svoj raniji integritet već je 
potčinjena pukoj samovolji bestemeljnih uvida. 

Šta nam donosi tu neizvesnost, ako ne nasilno 
nametnuta nesigurnost koja se proglašava jedinom 
alternativom. Sloboda izbora, pod čijim plaštom teče sva 
istorija hriščanstva, neosporena od vremena Origena i 

293



Avgustina do Suaresa i novoga vremena, danas se po prvi 
put proglašava zlom jer je i samo hrišćanstvo podvrgnuto 
nestajanju. 

U svetu bez priznatih pravila i bez vrednosti (a 
ovde, kao i uvek imam u vidu tradicionalne vrednosti 
ponikle na antičkoj kulturi, a ne nove bestijalne 
„vrednosti“koje propagira tzv. zapadna Evropa sa njenom 
diaboličnom Istanbulskom deklaracijuom) moguće je, sve 
pa se i svaki proživljeni dan, u njegovo predvečerje, 
počine proslavljati kao možda poslednji. Ljudi su tokom 
čitave istorije imali svoje svetkovine, dane kad se život 
praznovao, a sad došlo je vreme da se slavi praznina, 
kratak trenutak pre nadolaska smrti. 

Što se tog toponima „zapadna Evropa“ tiče, treba 
imati u vidu da su pod tim pojmom u prvo vreme mislilo 
na teritorije zapadno od Evrope, preko Atlanskog okeana 
odakle su Englezi u prvo vreme uvozili ribe i krzno. 
Kasnije se taj pojam sveo na ovo što danas nazivamo 
zapadnom evropskom unijom, delom katoličkom, delom 
protestantskom, koja beše od vremena Lutera i kalvina u 
stalnim ratovima i koja je do današnjeg dana u celosti 
ostala nacistička tvorevina. Danas se taj njen permanen-
tni karakter samo jasnije u svom ogoljenom obliku 
pokazuje. Poznata je istorija inkvizicije od vremena 
njenog osnivača Lojole sredinom XV stoleća pa do 
vremena njenog ukidanja u prvoj polovini XIX veka u 
Španiji. Tada je samo žena spaljeno preko 300 000 a 
neću govoriti o velikanima istorije ili filozofije kao što je 
bio Bruno. Lomače nisu nikad gorele na Istoku koji je bio 

294



pravoslavni već na Zapadu koji je znao samo za krv. 
Doduše osuda na spaljivanje na lomači podrazumevala je 
i čuvenu devizu „bez prolivanja krvi“. Krv je prolivana u 
vekovnim ratovima koji su iz tzv. zapadne Evrope išli 
uvek na Istok, kao u II svetskom ratu u kojem nema 
nijedne evropske zemlje da n njemu nije učestvovala. A 
spremnost za rat postojala je uvek kao i danas. Nacizam 
nije nemački, već viševekovni evropski izum. Trajna je 
namera tzv. zapadne Evrope da sve druge uništi i baci u 
prazninu koja je samo na prvi pogled prividna.

Zato, praznina izgleda kao trenutna, ne može se ni 
sagledati ni videti, a kamo li opisati - i već je nema jer 
nema ni onih koje je progutala. Svi žive u ničem a da to ne 
primećuju. Čini im se da to ništa ima neko dugo virtuelno 
trajanje, uvereni da tu je sadržan sav njihov život. A gde 
je zapravo taj njihov život? I šta je upravo život koji je 
navodno započeo pre no što se sva navodna stvarnost 
izvitoperila i raslojila u mnoštvo različitih disparatnih 
fragmenata. Upravo u tome je problem. Život je postao 
jedan od fragmenata, jedan od njemu prividno sličnih 
elemenata koje on nazire u različitim ogledalima.

Gde se mi sada nalazimo, ko smo uopšte mi? Kom 
svetu pripadamo? Realnom, za koji smo doskora jedino 
znali, ili nekom od imaginarnih virtuelnih svetova kakve 
svakodnevno izmišljamo i broj im umnožavamo 
geometrijskom progresijom? 

Egzistiramo, no hoćemo sebe na neki čudan način 
ubediti da o svemu što nas dotiče možemo i dalje realno 
da mislimo. Mada smo sami počeli s izmišljanjem i 

295



konstruisanjem okolnih svetova, oni su svakim danom 
sve samostalniji i sve brže gubimo ne samo vlast nad 
njima već i uvid u to šta se u svim njihovim delovima 
dešava. 

Ugroženost dolazi iz neodređenosti koja je 
posledica nekontrolisanosti situacije u kojoj se nalazimo i 
uvida u svetove koje smo stvarali smatrajući da ćemo 
njima zauvek da vladamo. Ljudstvo nikakvu pouku nije 
domislilo a toliko ih je bilo tokom istorije. Bejasmo 
svedoci mnoštva slučajeva kada je i ono što najviše beše 
kontrolisano u nekom posve benignom momentu 
izmicalo kontroli rušeći čvrsto promišljene perspektive. 

Šta tek možemo očekivati od primene veštačkog 
intelekta koji sebe sve više izgrađuje izmičući svakoj 
kontroli koja je bila ugrađena u njegov osnovni program? 
Sve je verovatnije da će nam budućnost biti satkana od 
mnoštva iznenađenja s kojima niko u ovom času ne može 
računati. Put u nepoznato ugrožen je koliko neostvarenim 
namerama, toliko nerazumevanjem potrebe da se njim 
uopšte ide. Svaki izbor mora u sebi sadržati slobodu koja 
navire iz sebe same. Sa opstrukcijom mora se ozbiljno 
računati kao i sa pokušajima da se silom nameću lažni 
ciljevi.

Danas nije ugrožena samo umetnost prevođenjem 
u sferu ne-postojanja njenim postupnim ali u isto vreme 
uspešnim ukidanjem koje je trajalo skoro dve trećine 
proteklog stoleća: danas je na delu uništavanje samoga 
života relativizovanjem i ukidanjem smisaonih principa 
na kojima on počiva. 

296



Upravo stoga ugroženost se ne sme zanemariti, još 
manje se sme zaobići i ispustiti sa spiska simptoma koji 
su znakovi bolesti na smrt pojedinca i ljudske zajednice u 
celini. 

Ugroženost života ogleda se u nemogućnosti 
slobodnog mišljenja i odlučivanja; reč je paralizovanju 
pojedinca u njegovom osnovnom delovanju. Nimalo 
slučajno, ne-delovanje individua je ono čemu teže 
posednici moći. Vlast je najdelatnija u času kad sve 
prestaje biti delatno. I nije da samo ne postoji umetnost, 
prestaju da postoje i mnogi drugi fenomeni koji su činili 
pretpostavke ispravnog života: obrazovanje, pravo, zaštita 
života, intersubjektivnost kao način opštenja i opstajanja 
u svetu. Svaki od ovih fenomena zaslužuje posebnu 
raspravu; kad je obrazovanju i njegovom propadanju reč 
govori se posebno u mojoj knjizi Filozofija obrazova-
nja58, posebno u njenom petom, poslednjem delu, koji još 
niko nije pročitao i do kraja promislio.

Ovde ostajemo pri pitanju ugroženosti i ukidanja 
umetnosti pri susretu sa sveovlađujućim veštačkim 
intelektom. Smo pitanje obrazovanja ovde ostaje 
otvorenim, jer u korumpiranim sistemima ono se ne ovde 
ni tematizovati ni postaviti kao pitanje dana. Još uvek se 
na raznim nivoima vlasti nalaze oni koji su uništili 
obrazovanje u jednoj zemlji, još uvek su dobro plaćeni da 
bi mogli biti procesuirani i poslati na makar doživotnu 
robiju, ako je već nemoguće da budu kažnjeni za 

58  Posebno str. 497-577. 
h  ttps://www.uzelac.eu/Knjige3/9_MilanUzelac_FilozofijaObrazovanja.pdf   

297

https://www.uzelac.eu/Knjige3/9_MilanUzelac_FilozofijaObrazovanja.pdf


uništavanje obrazovanja i smisla postojanja zemlje u 
kojoj nažalost i dalje žive.

 

7. Ugroženost umetnosti (razlozi: ontološki, aksiološki)

Može zvučati paradoksalno, ali isto tako i ne-
logično, govoriti o ugroženosti nečeg za šta smo rekli u 
više navrata da toga više nema. No, ako umetnosti i 
nema, ne znači da je ne možemo misliti u njenom 
dominantnom, prošlom vremenu, kao vladajuću temu 
mišljenja koje joj uvek nije svesno prepreka koje što mu 
je hoće postaviti buduće vreme i istorija koja grabi za 
njim. 

Time što je jednom bila, umetnost nastavlja da 
postoji u svesti čoveka i u sadašnjem vremenu; ona nas-
tavlja da živi s drugim elementima čovekovog društvenog 
života, ona i dalje jeste, samo na drugi način; odnos 
spram nje nedvosmisleno ugrađen je u druga dela ljudske 
kulture. Ljudi misle o raznim stvarima, no na kraju, mada 
retko, pokazuje im se kako zapravo misle jedno.

Umetnost je postojala i ne može se njena u nekim 
epohama povremena efemernost pravdati pozivanjem na 
njene loše produkte. Može se osporiti ili posebno naglasiti 
njen značaj koji je ona imala za čoveka kao pojedinca i 
ljudsku zajednicu u celini. Iz našeg vremena možemo 
njen značaj i uticaj različito ocenjivati kao što se to već 
činilo u različitim istorijskim vremenima. Ali ona kao 
takva jeste. Može biti osporavana, no ne i isključena iz 
oblasti čovekovih duhovnih domašaja.

298



Umetnost je istorijska tvorevina. Nastala u jednom 
vremenu kojem je ona bila neophodna i činila njegov smi-
sao, nestala u drugom vremenu kad se taj njen smisao za 
ljude izgubio i kad su na njeno mesto stupile neki drugi 
produkti i tvorevini. Može se reći da ona bila je jasnije ili 
manje jasno dominirajuća, ali ona je ljude okupirala svo-
jim duhovnim sadržajima i u isto vreme činila im njihov 
realni svet mogućim za život a samo življenje intuitivno 
domašivo smislu koji je iz nje izrastao.

Već smo ukazali na to da su u naše vreme, bolje bi 
bilo reći u novo vreme (koje ovom našem zapravo 
prethodi), umetnička dela dobila drugačiji ontički status, 
da se prešla u jednu drugu ontološku dimenziju; počela 
su da žive drugim, svojim životom, počela su da dobijaju 
sve nove i nove značenjske slojeve i činilo se da im sve 
složenija struktura obezbeđuje sve veću postojanost. 

Dela su s vremenom dobijajući sve više interpre-
tacija, dobijala i sve veći značaj i činilo se da sve više 
postaju nezamenjiv deo ljudske kulture, da su jedan od 
načina koji omogućuju čoveku da osmisli svoj život i svoje 
trajanje u vremenu jer je počeo velikom delom da živi u 
njima i auri koju su sa sobom donosila. Umetnička dela 
su postajala ne samo neiscrpni izvor uzora u ophođenju 
kao i postupaka ljudskih u svakodnevnom životu. Ona su 
svojom uzornošću postajala merilo kojem se težilo u 
trenucima kad se verovslo da je moguće da se uzdizanjem 
iznad svakodnevice dosegne viša realnost. 

Umetnost je počela da se identifikuje sa samim 
životom a ljudi su u njoj videli ono što im je delimično još 

299



nedostajalo na putu ka dobrom. Tako su mnogi estetičari 
počeli da veruju kako će umetnost postati sam ljudski 
život i da će ljudi živeti na način umetnosti. Takav 
optimizam morao je brzo splasnuti kad se uvidelo kako 
umetnost može u sebi donositi i krajnje destruktivne 
sadržaje.

Nimalo slučajno, počelo je tada nezaustavno 
kretanje u suprotnom smeru: ljudi su počeli da traže sebi 
druge uzore, a umetnost je počela da se povlači iz sveta, 
da se zbija u sve manji prostor u koji su zalazili samo retki 
pojedinci dok svi drugi počeli su da veruju u neke svoje 
„nove bogove“. Jasno je da ovde izraz novi bogovi uzima 
se na metaforičan, ironičan način kao oznaka za nove 
svakodnevne zabave masa i trošenje slobodnog vremena, 
koje je u suštini bilo sve manje slobodno, a sve više ispro-
gramirano novim sistemom porobljavanja ljudske svesti 
kako bi se mogla pripremiti za što opsežniju manipulaciju 
od sistema koji je narastao u onoj meri u kojoj su ljudi 
gubili sami sebe ne shvatajući šta im se dešava a još 
manje kako iz novonastale situacije izaći.

Položaj u kojem se danas nalazimo potvrđuje da 
nikakvih pravila zapravo više nema. Živimo na način kako 
nam se kaže, a zapravo gubimo sebe na svakom koraku; 
jedini smeh koji se ponekad, usred ove grobne tišine mo-
že čuti jeste smeh onih koji nas iz dubine duše preziru i 
beskrajno se raduju što smo usužnjeni u pećinskom pros-
toru odavno opisanom ali još uvek nedovoljno promiš-
ljenom.

300



Platon je bio veličanstveni filozof, s velikom 
maštom i isto takvom imaginacijom, no to što se nama 
danas dešava ni najveća mašta njegova a ni njegovih 
sledbenika do Porfirija i Prokla to nije mogla domisliti. 
Svi mi u nešto verujemo, no sad, došlo je vreme da ni u 
šta ne treba verovati. Definitivno smo izgubljeni i među 
senkama, među svojim neostvarenim namerama koje 
lelujaju svud oko nas. I nema nikog da sve to zaustavi, da 
prekine taj besomučni put u prazninu.

Umetnost je ugrožena. Šta se time zapravo hoće 
reći? Ugroženo je ono čega više uskoro neće bit i neće 
niko znati kasko je do toga došlo. Ugrožena je naša egzi-
sencija, ali i njena druga strana, naša otstupnica prazni-
na, naša bespomoćnost da shvatimo kako ono što smo 
mislili da postoji nepovratno je nestalo.

Umetnost je ugrožena u svom nepostojećem obliku 
i mnogo je onih koji to neće da shvate. Premnogo ljudi, 
veruju da su navodno nekakvi „umetnici“. Proglašavaju 
sebe nečim što nisu i ne mogu biti, žele ono što je svoj 
smisao imalo u otelotvorenju duboke istine za koju oni 
usled svog kukavičluka ine smeju ni da se založe. Za nešto 
veliko potrebne su i velike žrtve. Svi danas žele neko 
veličje, ali bez i najmanje žrtve; žele da im pohvala dođe 
sama, da ribu ulove bez zabacivanja udice. To nisu 
podnosili ni antički bogovi u svojoj hladnoj i neljudskoj 
smirenosti. Sve što postoji, postoji kao rezultat rada, i 
toga nisu izuzeti ni bogovi mada u svojoj vlasti imaju 
neograničen trud i neograničeno vreme.

301



Umetnost je ugrožena, ali kako iz njene bíti, tako i 
od onih samih koji su se za nju lažno zalagali. Umetnost 
je ugrožena još od onog časa kad se shvatilo da ona nikom 
nije potrebna, da se bez nje može, samo je potrebno pret-
hodno odreći se onog ljudskog, preći u oblast neljudskog i 
tu čekati odzive iz sveta koji nije naš. 

8. Stabilnost, destabilizacija

Znamo za vremena koja su se odlikovala svojom 
stabilnošću u vremenu. Dani su prolazili, meseci, godine, 
a ljudi su živeli u senci istih uverenja, sa istim idealima, 
sa istim osećajem da pred njima je put koji su najugled-
niji ljudi, pisci zakona i sudije, a pre njih bogovi, odredili 
kao pravi i ljudskom opstajanju najvredniji.

Učili su nas, još od malena da postoji zvezdano 
nebo nad nama i moralni zakon u nama. To zvezdano 
nebo i dalje postoji, iako sve češće zaklonjeno oblacima, 
ali, moralni zakon, on je odavno iščileo iz nas i ne znaju 
ga više čak ni oni koji su na njegovom tumačenju sticali 
profesionalnu karijeru.  

Do pre samo nekoliko decenija postojala je stabil-
nost oličena u sigurnosti koja je trajanju davala čvrstu 
potporu. Ljudima je vladala vedrina, bez straha da neće 
dočekati sutrašnji dan. Sada svako oseća nesigurnost, sve 
manje uveren je u sebe i ispravnost toga što čini, nema 
sebe više sa čim da sa-meri, počinje da luta među stvari-
ma, da ponavljanje vidi kao promenu a da ono što po 
svojoj prirodi je novo i ishodište iz stanja u kom se zate-

302



kao više ne nalazi; sve više svako smatra da je obmanut, 
da je na grub način izigran i prevaren; ono što do kraja ne 
dokučuje, to je uzrok. 

Svakoj stvari, svakom događaju prethodi uzrok 
njegovog nastanka, a ovde nikakvog uzroka nema. Svi 
pojedinci imaju osećaj da plivaju u žitkoj iluziji satkanoj 
od obećanja i virtualnih ciljeva; neizvesnost sutrašnjeg 
dana rastapa realnost i ovog današnjeg. Ljudi osećaju 
težinu života u osamljenosti; niko nikog više ne vidi, svi 
su u sebe zatvoreni; jedino mesto gde mogu se sresti jesu 
bolnice ali i to su, obično, poslednji susreti koje niko neće 
moći da zapamti i prevede u tamne hodnike sećanja.

Ljudi su sve manje u stanju da iznova grade drugu 
stvarnost, jer nije im jasno zašto bi to činili. Čemu sve to 
što čine, pitaju se. Isto pitanje postavljaju tvorcima 
veštačke niteligencije, Da zahvaljjući njoj ima pomaka u 
nekim oblastima primenjenih nauka, ali, sam čovek je na 
gubitku. On sve nanje misli, sve se više oslanja na osnov-
ne dečije mehaničke radnje. Ako mu se nešto bitno i deša-
va, to je postepena atrofija mozga. 

Na današnjem nivouDanas se pojavio jedan novi 
fenomen o kojem se svi veše govori, mada nedovoljno 
misli: veštačka inteligencija. Malo ko primećuje da ona 
samo podstuče svojevrsnu kolonijalnu zavisnost kod 
pojedinaca ali i nekih grupa ljudi; pojedinci se potčinja-
vaju razgovorima s mašinama koje nemaju alternativne, 
kreativne odgovore, ali imaju sugestije koje su prethosno 
u njih ugrađene s određenim brojem gotovih formulisa-

303



nih rešenja na moguća očekivana pitanja koja sve ljude 
vode u jednom određenom smeru. 

Zato svi ljudi postepeno bivaju potčinjeni tajnoj 
vlasti koja se i sama ubrzano razvija, a da mi sami ne zna-
mo kakva je to vlast i koje je njeno poreklo. Veštačka 
inteligencija je stoga samo vešt programiran neljudski 
manipulator koji nema vezu ni s ljudima, kao pojedin-
cima, ni kao s grupama, već samo s onima koji njom 
upravljaju. 

Ono što je karakteristično za današnji svet u 
poslednjih tridesetak godina jeste da velike države 
preuzmu malim nestabilnim državama putem raznih 
privilegija potencijalno najvrednije naučnike i da im 
nametne svoj prevaziđen sistem obrazovanja. U tome je 
bit novog, savremenog kolonijalizma XX stoleća. 

U prvo vreme države su bile potčinjavane vojno, 
potom ekonomski, a kad se i jedno i drugo pokazalo sku-
pim, najefikasnijom se pokazala duhovna okupacija koja 
se odvija prekrađom najtelantovanijih naučnika i uvalji-
vanjem debilnog tzv. bolonjskog sistema (što je ipak i 
jevtinije i bezbolnije od skupog ratovanja, a deluje lepo i 
čak „humano“). Na delu je zasad neprevaziđeno sredstvo 
pokoravanja nepokorenih u času kad i ne znaju da su već 
pokoreni i lišeni suvereniteta ekonomskim sredstvima i 
ispiranjem mozgova poluobrazovanih profesora na krat-
kim kursevima.

Ako su u ranijim epohama postojali neki elementi 
samootuđenosti, ako su za to postojali i objektivni razlozi, 
sada su svi za kratko vreme dospeli u intelektualnu samo-

304



izolaciju jer vlasnici moći veruju da će nestabilne osobe 
lakše stabilizovati ako ih prethodno jedne od drugih 
izoluju ugrađivanjem u njih osećaja nesigurnosti za 
sopstveni opstanak i sposobnost odgovornog donošenja 
odluka, što bi trebalo biti i njihov osnovni posao; takvi 
ljudi su najranjiviji. 

To je tačno, ali da li će se njima kao ciljnim 
grupama lako manipulisati, to je već ozbiljno pitanje. U 
sebe zatvorene individue mogu destabilizovati čitav 
sistem i s mnoštvom različitih slučajeva racionalna 
veštačka inteligencija se možda neće moći sa njima 
uspešno nositi. Ostaje nejasno: u kojoj meri smišljeno 
organizovana destabilizacija sistema može proizvesti 
iracionalne odgovore na u suštini krajnje trivijalna pita-
nja i koliko može biti uspešan odgovor na tu prikrivenu 
duhovnu agresiju u situaciji kad prestaje svako svakom 
da veruje. 

Gubitak svakog poverenja, neprihvanje ničeg čak i 
nakon proveravanja, sada postaje novi momenat s kojim 
vlast mora računati jer se sve što planira da ljudima na-
metne može okrenuti protiv nje. Nepoverljivost postaje 
neizvesni momenat s kojim se mora računati.

9. Osporavanje kao prvi princip (razlozi)

Dugo se samorazumljivim činilo poštovanje auto-
riteta; nekada to su bili učitelji i sveštenici – oni koji su 
nam pružali znanja i učili veri. I jedni i drugi bili su opšte-
uvažavani i poštovani od svih; njihov autoritet nije dovo-

305



đen u pitanje, jer se prenosio iz generacije u generaciju i 
bio nešto samo po sebi razumljivo. Postojalo je u ljud-
skom životu nešto nepodložno sumnji i proveravanju, 
nešto samo po sebi razumljivo. 

U poslednjih pola stoleća njihov autoritet se izgu-
bio: osporavanjem religije koja pruža veru i potvrđuje 
moć i smisao otkrovenja i paralelno sa tim, osporavanjem 
tradicionalnih vrednosti znanja rušenjem viševekovnog 
sistema obrazovanja – ljudi su, ostavši bez oslonca i 
uporišta, ostali prepušteni sami sebi tako što im se sve 
češće u za to pogodnim prilikama ponavlja da vera nema 
smisla u neizvesnom vremenu, a da sama znanja nisu 
osnova na kojoj počiva čovekov bitni odnos prema svetu i 
bližnjima u njemu, jer je kao primer navode slučajevi kad 
pojedinci skromnih intelektualnih mogućnosti postaju u 
svakodnevnom životu ekonomski uspešni a ponekad i 
medijski poznati (relativno bi bilo reći „zaslužno ugled-
ni“).

Posledica opovrgavanja postojanja autoriteta jeste 
osporavanje i relativizovanje svih stavova i svih iskaza 
koji bi pripisivani pojedincu omogućavali kod drugih 
uverenje da ispravno donosi odluke kojima potvrđuje 
svoje mesto u društvenoj zajednici. Budući da stvari tako 
ne stoje, jasno je da su narušeni, poljuljani, a najvećim 
delom ukinuti i osporeni osnovni doskora vladajući 
odnosi unutar zajednice koja se duže vreme videla kao 
društvena. Svet života je svet haosa nastalog destabiliza-
cijom ranije važećeg sistema ponašanja koji je bio opšte-
prihvaćen kao mera intersubjektivnih odnosa.

306



Upravo zato, osnovni princip ovog našeg, novog i 
od svih ranijih, drugačijeg vremena jeste princip ospora-
vanja. Ne postoji više ništa vredno u oblasti umetnosti, 
nauke, književnosti, kulture, što se ne bi moglo osporiti i 
što se neće u prvom narednom trenutku osporiti. 

Postaje sve više uobičajeno a delom i alarmantno, 
da sve češće svako sebe smatra pozvanim da sudi o sve-
mu, čak i onom za šta je tek možda negde načuo kao o 
problemu. Svi imaju mišljenje o svemu. 

Ako su nekom naučniku ponekad bile potrebne 
godine da dokaže neku teoremu, ako su nekom slikaru 
trebale godine da do kraja dovede svoju dugo smišljenu 
sliku, ako je neko na desetine načina prerađivao svoj 
roman dok nije došao do forme koja je njegovom duhu 
najviše odgovarala – sad svako o svakom takvom delu 
ima svoj sud i ne ustručava se da ga prospe u javnost 
putem digitalnih medija i interneta i tako sebe istakne 
kao znalca ili sudiju u nečem što najčešće uopšte ne 
razume. Ali, tako nešto omogućio je razvoj savremenih 
medija; ranije takvi slučajevi behu retkost i u većini 
slučajeva lako opovrgavani te je u svetu nauke obično 
vladala tišina, skromnost i uvažavanje među sagovorni-
cima.

Zato, u poslednje vreme istinski stvaraoci ćute i 
nastoje da žive neprimetno, što dalje od poganih jezika 
nepismene a uobražene svetine koja nijednu knjigu nije 
nikad pročitala do kraja, osim što su načuli nekoliko 
lascivnih anegdota  ili polujasnih formulacija na internetu 
koje su joj i jedino „obrazovanje“.

307



Problem bi mogao biti mnogo složeniji ako se pot-
res kojem je izložen sistem vrednosti podigne na viši nivo, 
među same umetnike, naučnike ili kritičare. Tu se ne bi 
smelo dogoditi neargumentovano osporavanje. Ako se u 
tome uspe, ako na tom nivou ostane uvažavanje autorite-
ta i plemeniti uzvišen ton u međusobnom ophođenju, u 
tom slučaju postoji velika nada da duhovni svet makar 
male grupe ljudi opstane i bude sačuvan, poput pus-
tinjske oaze što uspešno se opire naletima sitnih, ostraš-
ćenih, ogrezlih u samoljublju peščanih zrnaca.

10. Umetnost kao smetnja

U novom vremenu koje nas sve više udaljava od 
formi življenja koje smo usvojili u mladosti ugledajući se 
na one koji su nam bili uzori, nalazimo se u potpuno 
novoj situaciji: oslanjajući se na ono samo neophodno, 
odstranjujući sve bez čega se ma na koji način može, 
živeći neprimetno poslednje svoje vreme, konačno smo u 
situaciji da osetimo nebitnost svega što nam je doskora 
bilo smisao života i što smo smatrali vrednim i značajnim.

Možda ta nova situacija najviše pogađa one koji se 
bave umetnošću, ili žive u uverenju da se time bave, a 
nešto manje one koji su u njoj doskora uživali ugrađujući 
u svet umetničkih dela znatan deo vremena svog trajanja 
i životnih uverenja da to što su činili ima najviši smisao.

Življenje i bitno delanje se pretvorilo u ne-činjenje. 
Nema više ničeg što bi nas moglo vezati za sebe; nema 
ničeg više što bi nam dalo osećaj ispunjenosti života i 

308



zadovoljstva da to što činimo vredno je truda, da ima 
dubok, objektivni smisao koji takvim vide i pojedinci iz 
naše okoline. 

Sve više padamo u osamu, koja nije depresija, već 
stanje praznine u kojem te druge više ne zapažamo čak ni 
kao blede senke u večernjoj izmaglici. Prepušteni smo 
sebi i zatvoreni u sebe. Sve je manja mogućnost da bilo 
šta iz spoljašnjeg sveta dospe do nas, da u nama otvori 
bilo kakav imaginarni dijalog nas samih sa onim spoljaš-
njim. Upravo u ovakvoj situaciji javlja se veštački intelekt 
kao sagovornik, kutija koja nudi rešenje, ne-ljudsko biće 
koje iz čovekovog okruženja potiskuje ljude. Nastupilo je 
vreme kraja intersubjektivnosti. 

Doskora, neko vreme, bližnji (istomišljunici) behu 
ograničeni na manju ili veću grupu čineći tzv. eho-pros-
tor u kojem su svi imali slične misli i u uzajamnom sagla-
sju lako se i o neznatnim ali i o bitnim stvarima usaglaša-
vali. 

Sad je nastupilo novo vreme, načinjen je još jedan 
korak, no daleko radikalniji: bližnji su iz grupe isključeni, 
zamenio ih je veštački intelekt, ljudi – pojedinci - počinju 
samo da razgovaraju sa mašinama, sa upravo pripremlje-
nim programima koji za njih imaju strpljenja, dajući im 
za pravo i kada nisu u pravu, no povlađivanjem „udvara-
ju“ im se i od njih prave robove sistema negujući im 
iluziju da je bitno i jedino bitno to što upravo oni misle. 

Ono što je tu od prvenstvenog značaja jeste poti-
ranje doskorašnjeg prava pojedinca na lično, samostalno, 
na činjenicama formirano mišljenje, pretvaranje 

309



individuuma u narcisoidno biće koje je odvojeno od sveta, 
potisnuto u sebe i to je osnov za moguće masovno mani-
pulisanje zajednicom ljudi u celini. 

Veštačka inteligencija na lukav način odvodi ljude 
u neodgovornost i prikriveno ih zloupotrebljava nastojeći 
da oni sve vreme žive u samouverenosti da sve što čine 
dobro čine i da sve što planiraju čine to na najbolji način. 
Time se veštačka inteligencija suprotstavlja ljudskom 
unu, no, tehnika iako nije ništa tehničko, u ovom slučaju, 
tehnika ostaje tehnika. Među duhovnim i naučnim 
disciplinama je nepremostiv jaz i veštački intelekt ostaje s 
one druge strane čoveka kad je u pitanju sfera duha. No, 
to treba sagledati do kraja i temeljno upamtiti da veštačka 
inteligencija ne može da izađe iz okvira primenjenih 
nauka.

Jasno je da dijalog koji bi programeri pokušali da 
izravnaju između prirodnih i primenjenih nauka i duhov-
nih s druge, ne može ima pozitivni konačni smisao. Mi 
sami sebe osuđujemo na poraz već samim tim što se 
odlučujemo da uđemo u raspravu s nekim ko nam nije 
ravan protivnik.

Sve što nas okružuje postaje smetnja, a najveća 
smetnja je ono što nam je najmanje potrebno. U prvi plan 
dospevaju umetnička dela koja se sve više zatvaraju u svoj 
svet i mi ih sve manje razumemo, jer sa svakim danom 
gubimo stare načine njihovog tumačenja i sposobnost da 
im se približimo, budući da novih pristupa njima više ne-
mamo ni kao pojedinci, ni kao neka potencijalna, hipote-
tička društvena grupa. U ovom poslednjem slučaju prob-

310



lem je u našem legitimitetu. Ako se i možemo nečemu 
suprotstaviti, uvek je osnovno pitanje suprotstavljanja u 
smislu. Čemu se suprotstaljamo i u ime čega? Ko smo 
zapravo ti mi? Ko ovde s kim hoće uspostaviti dijalog? 
Intersubjektivni?

Meni kao pojedincu, to je uvek bio najveći prob-
lem. U svetu koji ti može dati samo zaštitu policija ili 
neka partija, ti, kao pojedinac van njih apsolutno si 
bespomoćan i ne smeš se bilo čemu nadati ako nisi već 
unapred zakazao i upletio parcelu na obližnjem groblju.

Atomizacija društva je postala ključni problem. 
Ljudi su svedeni na zatvorene monade. Umetnost pret-
postavlja višestruku komunikaciju: pre svega, ima se u 
vidu odnos pojedinca i umetničkog dela, zatim odnos 
većeg broja ljudi prema određenom delu a što isključuje 
ekstremno subjektivne kriterijume, imaju se u vidu 
odnosi među samim delima unutar sveta umetnosti, kao i 
odnos sveta umetnosti s okruženjem u kojem se nalazi.

Međutim, uvek se pojavi nekakvo međutim, javi se 
osećaj da većina ljudi osećaju umetnost kao smetnju, kao 
nešto što im smeta u svakodnevnom životu, ili kao kami-
čak u cipeli, što bi rekao jedan moj prijatelj. Mnogima 
život traje tako kako traje, svi će se složiti nikako, ali sme-
ta im što ima još nekih stvari koje im odista nisu potreb-
ne, ali koje tvrdoglavo postoje. Umetnost je upravo među 
takvim smetnjama. Čemu umetnost? Pitanje je decenija-
ma staro kao što je i još starije pitanje od njega ono čije se 
aktuelnosti sedamdesetih godina svi prisećaju: čemu 
filozofija? Većinu ljudi umetnost ne interesuje, nije im do 

311



nje ni najmanje stalo, ali ih nervira što u principu tako 
nešto uopšte postoji i što je ne mogu nekim dekretom 
ukinuti. Svi oni koji nisu propustili nijednu rialiti 
predstavu, a koji nisu videli u životu ni zgradu muzeja ni 
ni zgradu biblioteke, a da i ne govorimo o uvidu u njihov 
sadržaj, ne mogu podneti da postoji nešto što njih ne 
interesuje.

Ljudska netrpeljivost je u tom smislu začuđujuća. 
Odbojnost prema svemu nepoznatom potpuno je iracio-
nalna i zato većina ljudi umetnost doživljava kao krajnju 
nepotrebnost, kao poslednji luksuz ljudske kulture i zato 
se u poslednje vreme za one koji odgovaraju za kulturu i 
umetnost biraju isključivo oni kojima jesve to terra inco-
gnita. 

Savremenim državama i onima koji su u njima na 
vlasti, da bi sebe učvrstili, neophodno je uništiti sve ono 
što vide kao sporedno i u čemu ne vide izvor neposredne 
koristi. Upravo zato, umetnost je jedna od takvih smetnji 
koju treba potisnuti u zadnji plan i uništiti. Ako to nije u 
prvi mah moguće, zbog same istorije i autoriteta koji još 
uvek u sebi ima, onda to treba činiti postepeno, posredno, 
svođenjem umetnosti na periferiju ljudskog opstanka, a 
njene predstavnike i pobornike na granicu životne egzi-
stencije. 

Umetnost je opasna, ne time što bi bila društveno 
destruktivna, kao što to beše u ranijim decenijama, već 
ako na sebe privlači još i sve veću pažnju; ona prosto 
otima vreme unapred rezervisano za indoktrinisanje 
širokih društvenih masa i njihovo podvođenje u ravan 

312



političke zloupotrebe i to time što postavlja bitna pitanja 
samog života. 

A sve što smeta, sve to je nepotrebno i treba biti 
uklonjeno iz budućeg idealnog sveta. Ko je taj ko to može 
učiniti?

11. Umetnost kao otelotvorenje intuicije

Umetnička dela su sredstva komunikacije; govore 
nam uvek o nečem bitnom i nečem duboko ljudskom. 
Upućena su odnosima među ljudima kojima pomažu u 
ostvarenju neposrednih intersubjektivnih odnosa i 
saglasju među ljudima često dalekih i različitih stavova. 
Omogućuju usaglašavanje različitih pogleda do kojih ljudi 
intuitivno dolaze često udaljeni jedni od drugih. Zato im 
se ljudi obraćaju i ne prolaze nemo mimo njih. 

Umetnost uvek dodaje ljudskom životu još jednu 
dimenziju više u njihovom nastojanju da opstanu u svetu 
i da spram njega imaju zajednički, zbliženi stav. Sasvim je 
drugo to što će neko reći da mu umetnost nije potrebna i 
da može živeti bez nje i na mnogo drugih načina ispuniti 
svoje vreme. Ona se kao i filozofija rađa u slobodnom 
vremenu. Ljudi ophrvani dnevnim brigama ne stvaraju 
umetnička dela niti uživaju u njima; a kad se ovih briga 
oslobode, osećaju samo zamor. Umetnost u takvoj situa-
ciji nikom nije potrebna. Umetnost ne podrazumeva sa-
mo povoljne okolnosti za stvaranje, već i slobodu izraža-
vanja.

313



Za stvaranje umetničkih dela potrebni su slobodni 
ustavi i sloboda. To je važilo za filozofiju u antičko doba, 
ali, to isto važi i za umetničko stvaranje tokom čitave 
njegove istorije. Umetnik mora biti slobodan od svako-
dnevnih nedaća i lišen neposrednih briga kako bi se 
mogao usredsrediti na izražavanje svojih unutrašnjih 
zamisli do kojih ga vodi intuicija.

Kada su mnogi ruski mislioci i umetnici koji su 
pripadali „srebrnom veku“ dvadesetih godina bili prog-
nani iz svoje zemlje, iza njih dugo nije nastala velika 
misao i velika filozofija. Među onima koji su odsustvo 
svojih korena duboko osećali bio je i Rahmanjinov koji je 
govorio da mu otrgnutost od tla na kom je stasao i na 
kom se formirao nije dala da više stvara velika dela a što 
se potom i potvrdilo, iako je ono što je potom napisao, 
bilo takođe genijalno. 

Najveći ruski pisac Nabokov, nije se vratio u rodnu 
zemlju posle više decenija, a u vreme kad mu je to bilo 
moguće, nastavio je da živi u Švajcarskoj, znajući da se ne 
bi vratio u zemlju iz koje je otišao, već u neku drugu, 
njemu nepoznatu. Pritom nije izgubio svoj optimistički 
pogled na svet, i pored pisanja, nastavio da kao u ranoj 
mladosti da izučava leptire, i voli tenis. Dovoljno je samo 
pročitati njegova sjajna predavanja o Servantesovom Don 
Kihotu.

Umetnost ne nastaje sama po sebi, ona za svoje 
postojanje podrazumeva mnoštvo preduslova i splet niza 
okolnosti koje će s publikom biti u dosluhu (svejedno, 
bila reč o književnosti ili muzici). Maks Friš je jednom 

314



rekao da društveno blagostanje ne mora biti uslov nasta-
janja velikih dela, jer, velika umetnička dela Renesanse 
nastala su u to vreme što  beše ispunjeno stalnim ratovi-
ma i sukobima italijanskih kneževina i gradova, a trista 
godina mira u Švajcarskoj dproslavilo je nju samo proi-
zvodnjom satova i sireva. 

Ova misao dugo me je zbunjivala. No, ipak. Da li su 
svi ti veliki renesansni umetnici i humanisti bili uopšte 
svesni ratova koji su se oko njih vodili i nedaće običnog 
sveta, ili su živeli u svom svetu prepunom slika i knjiga, 
čitajući i prevodeći stare tekstove kojima su nastojali da 
daju novo značenje, poput jednog Lorenca Vale, ili 
Erazma? 

Kao prvo, oni nisu stvarali za taj obični svet koji 
nisu videli i kojeg nema na njihovim slikama ni narednih 
nekoliko stoleća. Stvarali su u raskoši i udobnosti koje su 
im omogućile njihove mecene, kardinali, bankari, 
pokrajinski kneđevi ili papski dvor. Zar je drugačije bilo i 
u naredno vreme, u vreme baroka? Gde su živeli i stvarali 
veliki majstori i muzičari? Ne na ulicama i u ubogim 
ateljeima, već uz podršku najmoćnijeg društvenog sloja 
njihovog vremena okruženi velikim delima svojih kolega i 
istomišljenika; uzmimo za primer Hajdna i njegovog pok-
rovitelja Esterhazija (istina, Mocart je bio manje sreće). 
Svi behu bogati, imali su dobre lekare, čak i predobre koji 
su greškom mladog Rafaela prelečili, ali niko u istoriji ni 
od umetnika ni od filozofa nije živeo loše; ne treba navo-
diti antičke kinike, oni su samo bili pozeri, antički hipici i 
pakosni cinici nad svojim sugrađanima.

315



Može neko reći da danas više nije tako, ali ni 
današnja umetnost nije više takva; umetnici su retko u 
saglasju s duhom svog vremena i zato su retko u prilici da 
stvore nešto veliko i značajno; oni rade po meri sebe, 
skromnog domašaja i još skromnijeg dometa. Malo je ko 
od njih svoj dar razvio na pravi način do njegovih istin-
skih granica. Vreme se promenilo, i činjenica je, uslovi 
đivota modernih umetnika su se u većini slučajeva 
pogoršali, mada izuzetaka uvek ima. 

Dakle, ako se stvari posmatraju u celini, moglo bi 
se reći da tokom čitave istorije mislioci i umetnici, živeći 
u povlašćenom statusu, nisu ni u čemu oskudevali. Čak i 
u Holandiji XVII stoleća u vreme umetničke hiperpro-
dukcije, nalazili su vreme da pored drugih poslova stvara-
ju značajna dela na nivou svoga vremena. 

Uprkos svemu, retkim nedećama i ponekad ne 
najlagodnijem životu lišenom ponekad i svakodnevnih 
briga, nešto je ipak ostalo sve do naših dana: vera u 
umetnost, čak i kad velike umetnosti više nema. Ako 
danas nema više velikih dela, već smo prepušteni delima 
prošlosti koja sve manje razumemo i s kojima sve teže 
komuniciramo jer nemamo iste vrednosne pretpostavke 
kao i njihovi negdašnji tvorci, ova nova delakoja i danas 
još uvek nastaju, pretendujući na to da budu umetnička, 
ma koliko bila malog dometa, još uvek u sebi sadrže tra-
gove prvobitnih namera koje su vodile umetnike ranijih 
epoha. 

Jedan od tih momenata počiva u pokušaju da se 
zaobiđu negativni primeri i loši uticali proteklog stoleća, 

316



da se iznova pokuša da se ono duhovno što je većina 
doskorašnjih umetnika izbacila iz svojih dela, iznova 
pronađe u osnovama iz kojih bi izrastalo umetničko delo. 

Naspram hladnog, proračunatog racionalizma, 
naspram bezdušnih konstrukcija bez dubokog smisla i 
osećaja za harmoniju dela, jedan broj umetnika, možda 
još uvek nebrojan, nastoji da ih vodi intuicija, a spremni 
su da i po cenu gubitka u sudaru s vladajućim neukusom 
suprotstave se „veštačkim“ trendovima i samoreklamira-
jućem neukusu, pokušavajući da istraju na onom što im je 
još jedino preostalo: stvaranju novih formi u kojima vide 
način da se očuva neposrednost odnošenja spram drugih, 
sebi sličnima, koji su u jednakoj situaciji kao i oni, koji 
isto osećaju, i slično misle, ali ne mogu da to što vide i 
izraze, jer su ugroženi bezdušnošću digitalne realnosti 
koja nije od ovoga sveta. 

Takvo stvaranje jeste opstruktivno i nosi u sebi 
duh pobune protiv namerno nametnutog postojećeg 
stanja u koje su ljudi silom ugurani u ime nekog lažnog 
dobra koje im se nasilno nameće kao njihova jedina i 
preka potreba. Ovakvo stanje nije novo; ne susreću se s 
njim pojedinci po prvi put; i ranija vremena behu 
ponekad nepovoljna, ali ne do te mere da bi umetnost u 
potpunosti zamrla. 

I u ranijim epohama bilo je pritisaka na umetnike i 
stvaraoce, i mnogo se činilo da se menja, preusmeri opšta 
svest, ali, i to je neosporna činjenica, nikad to nije činjeno 
tako univerzalno, tako globalno tako represivno kao u 
naše vreme koje stvar umetnosti planski potiskuje sve 

317



novim i novim potrebama koje nisu prave potrebe, ali 
jesu sredstvo gušenja preostalog slobodnog vremena koje 
je ostalo pojedincima u trenucima kad bi se mogli obratiti 
sebi. 

Uprkos različitih nedaća koje su ih snalazile, nije 
slučajno što su se na početku novog doba ljudi bavili 
optikom koliko i filozofijom. Setimo se španskih drugih 
sholastičara, Dekarta, Spinoze, ali i nekoliko vekova pre 
njih mislilaca pozne sholastike R. Bekona, R. Grosetesta. 
Osećali su, možda podsvesno, da nešto s realnošću koja ih 
je okružavala nije u redu. Nastojali su da prate nagovešta-
je koje im je davala intuicija, nagoveštaje da je realnost 
drugačija od one kakvu su imali neposredno pred sobom. 
Nastojali su da stvari vide bolje, da svet sagledaju dublje, 
da prirodom ovladaju više no njihovi prethodnici koji su 
joj možda previše verovali prihvatajući je kao takvu u 
ranijim epohama.

Upravo to iskustvo danas zahvata umetnike i 
poučeni novim skepticizmom žele da slede ono što 
osećaju u sebi a ne da prate ono što im se nameće od sve 
moćnijeg Sistema osamostaljenog od svega, najviše od 
ljudskih najdubljih potreba. Umetnici danas jesu 
prepušteni sebi, možda u tome osećaju i tračak slobode 
koja se odnekud pojavljuje, ali, posve im je jasno da se 
moraju odupreti veštačkim digitalnim izazovima i da 
možda spas i sagovornika potraže u prirodi koja ne poz-
naje svet antiprirodnih algoritama. 

318



12. Umetnost i racionalnost (kao slika računajućeg uma)

Umetnost, čuvajući u istoriji svog pojma techne i 
onu svoju drugu zanatsku stranu, izgbila je isj računajući 
momenat. Ma koliko umetničko delo bilo proizvod ima-
ginacije, mašte, intuicije (a sve njih ne treba mešati s 
domišljatošću i ne-talentom), ona je u isto vreme i 
produkt računa, mere i harmonije koji su ugrađeni u 
strukturu kosmosa.

U svoj svojoj, naizgled neracionalnosti i haotič-
nosti, kosmos je iznutra struktuiran i ta struktura vlada 
od uvek i sve vreme je i unutrašnja struktura umetničkih 
dela, što se možda najviše još i danas oseća u oblasti 
muzike. 

Tokom antičkog doba, srednjeg veka pa i novog, 
sve do vremena Baha, muzika je bila bliža matematici no 
savremenom pojmu umetnosti i njena dela bila su više 
matematička no estetička, i nije slučajno što se za nju 
koristio i izraz harmonika kojim se označavalo učenje o 
harmoniji. Sasvim je razumljivo da su svi muzičari ranijih 
vremena bili matematičari i nastavnici matematike. 

U poslednje vreme svoje kratke ali i burne istorije, 
u prošlom stoleću, muzika se sa delima muzičara Nove 
Bečke škole, sa Ksenakisom, sa muzičarima čije prvo 
obrazovanje i nije bilo muzičko (Denisov, Šnitke, 
elektronska muzika) već pre tehničko, matematičko, 
počela vraćati svojim počecima i tako zatvorila krug svog 
razvoja na jednom višem nivou (omogućivši da joj se put 
nastavi po spiralnoj, uzlaznoj liniji). 

319



Za ovim promenama nisu zaostajali ni slikari 
(konstruktivisti, Maks Bil, Kandinski) koji su nastojali da 
strogom geometrizacijom sveta svakodnevnog iskustva, 
pokušaju da se približe strukturama koje su videli u 
tragovima razbijene nekadašnje harmonije. Sva dela 
renesansnih majstora strogi su izraz matematičkih 
odnosa i studije savremenih teoretičara, poput Ervina 
Panofskog, geometrijsko viđenje sveta demonstriraju u 
delima Direra, Leonarda ili predstavnika rane renesanse. 

Danas kad na sve to gledamo, mnoge stvari su i 
dalje nejasne. Ne znamo šta činiti sa slikarstvom enfor-
mela (koje ne možemo ignorisati jer tu nalazimo nespor-
no i dobrih dela) i to je veći problem jer nas ograđuje od 
mnogih ogavnih performansa koji nam se nameću kao 
najviši domeni savremenog (srpskog) stvaralaštva. 
Svakako će se određene zakonitosti naći i u haosnom 
enformelu. Boje, po nekoj nužnoj zakonitosti, moraju se i 
tu slagati u procesu izgradnje slike kao umetničkog dela. 

Pitanje koje se ovde postavlja jeste u tome da li će 
se istoričari i tumači umetnosti time uopšte baviti, posle 
geometrije koju su istražili kod Leonarda ili čak Eduarda 
Manea [Doručak na travi, 1863; slika je moderna verzija 
slike Ticijana (Koncert na livadi, 1508-1509) koja je 
ranije bila pripisivana Đorđoneu].

Kao potvrda za ovako pesimistični stav može nam 
poslužiti sve veća količina matematičkih teorija koje nisu 
dokazane i neće biti ni dokazane, jer je njihovo „dokaziva-
nje“ prosto neisplativo. Setimo se slučaja ruskog velikog 
matematičara Perelmana čiji je dokaz teoreme Poenka-

320



rea, izložen na četrdesetak strana, ceo svet dokazivao 
sedam godina. A kad se sve završilo, kad je dobijenu 
nagradu za matematiku odbio, i pored nekih usputnih 
skandala i pokušaja da mu preotmu objavljeno rešenje, 
Perelman se povukao i ni sa kim više nije ni komunicirao. 
Koliko takvih slučajeva ima koje mi i ne znamo? On je bio 
toliko pametan da je svoj rezultat objavio u internetu, što 
nije bilo uobičajeno. Da je rad poslao nekom naučnom ča-
sopisu, tamo bi ga pokrali što su i hteli neki uprkos svemu 
potom učiniti. Njemu se s pravom sve zgadilo, i nauka i 
svet matematičara.

Geometrija može postojati u svemu, posebno u 
nalazima modernih fizičara, spremnih da predlože jednu 
novu disciplinu – matematičku fiziku (a koja ima već 
sama po sebi svoje probleme, budući da matematika i 
fizika imaju različite kriterijume dokazivanja), no šta će 
nam svi oni reći u sferi umetnosti, sem da se ponekad 
slože sa mojim pre dve decenije izloženim stavom da 
mnogi radovi savremenih istraživanja u oblasti fizike 
spadaju zapravo u oblast umetnosti i da su teorije savre-
menih fizičara pre predmet istraživanja estetike no mate-
matike.

Da li je racionalni pristup, suprotstavljen intuitiv-
nom, umetničkom, estetskom, u toj meri danas, u eri 
digitalnih tehnologija, do te mere postao dominantan i 
nadređen svim drugim pristupima, da moderna umetnost 
može samo oslanjanjem na njega vršiti nove prodore u 
sferu nepoznatog? Ovo ostaje pitanje nad pitanjima. 
Smatram da primena veštačke inteligencije samo u sferi 

321



nauke, ne samo kao alat, već kao ishodište visokih 
rezultata nije od najviše pomoći i da preostaje još kratko 
vreme euforije onih koji rade nad njenom programiranju 
i da će upravo oni rešiti sve nedorečene rezultate moder-
ne nauke koja se u velikoj meri nalazi danas na raspuću 
mnoštva različitih hipoteza.

Smatram da se takva teza teško da održati. Pre 
svega stoga, što u savremenom životu mali njegov deo, 
možda onaj površinski, dâ se podvesti pod račun, a sve 
drugo ostaje i dalje neodređeno stihijno. Jasno je, a to 
znamo već decenijama, da i u samom haosu postoji 
tendencija organizacije, i nije slučajno Ilja Prigožin pisao 
o uspostavljanju labavih disipativnih struktura u obla-
stima koje nam izgledaju  krajnje haotično, te je na tragu 
upravo njihove „haotičnosti“ moguće postaviti i temelje 
jedne disipativne estetike. Sve ono što je na tragu takvih 
nestandardnih istraživanja samo će to potvrditi u vreme-
nu koje je neposredno pred nama.

13. Fenomen stvaranja

Ako je nekoj od tema koje su zaokupljale umetnike 
i stvaraoce svih vremena, videli oni sebe takvima ili ne, 
zaokupljala toliku pažnju da im nije davala ni časa mira, 
onda je to pitanje umetničkog stvaralaštva.

Da li je moguće stvaralaštvo, kome je ta mogućnost 
stvaranja data i šta nam stvaralaštvo donosi – to su pita-
nja koja malo ko nije sebi postavio u nekom od retkih tre-
nutaka preispitivanja smisla umetničke delatnosti, pre 

322



svega, onog čime se on uopšte bavi. Svojom zagonetnošću 
umetnička praksa vekovima opčinjava ne samo umetnike, 
već u prvom redu mislioce kojima je od uvek strana kako 
priroda delatnosti umetnika, tako i ponašanje i odnos 
publike prema delima koja u svom vremenu smatra 
umetničkim, nastojeći, u isto vreme, da ih poredi s delima 
ranijih epoha.

Sâmo stvaralaštvo svojom višedimenzionalnošću 
ne prestaje da filozofe usmerava na razne puteve: jednom 
ih zavodi u bespuće, drugom prilikom na osvetljene pro-
planke, ponekad sve skriva, ponekad sve otkriva, no 
svako oseća da uprkos svemu što o stvaranju mislili, ima 
tu još nečega, što u dubokoj pozadini ostaje skriveno i ne-
mišljeno.

O stvaranju govore teolozi, umetnici, nadahnuti 
pesnici i svi koji veruju da se u njemu nalazi rešenje koje 
sadrži neki dubok smisao svega što jeste, kao i rešenje 
odgovora na pitanje zašto se bave time čime se bave, a za 
šta opet postoji mnogo pojmova i termina, zavisno od 
toga na koje se od unutarsvetskih modela u tumačenjima 
pozivamo. 

U naše vreme, pojava svesti o osobitosti umetnič-
kog stvaralaštva, obično se povezuje s epohom Renesan-
se. U ranijem vremenu stvaranjem ljudi nisu bili optere-
ćeni; videli su sebe kao zanatlije, pa se i takvom „zanatliji“ 
kakav je bio za sve svoje savremenike veliki Fidija, moglo 
dogoditi da dospe u zatvor, zbog navodne krađe materija-
la pri izradi skulpture. U vreme rane renesanse još uvek 
su se potpisivali ugovori kojima se u prvom redu utvrđi-

323



vao ne kvalitet rada, već kvalitet materijala i njegova 
potrošnja. Stvaranje je zapravo bilo svedeno na izvođenje 
a najvrednije beše sam materijal. Ta situacija menja se 
tek u drugoj polovini XV veka.

Tako, pre nekoliko stoleća, postepeno dolazi do 
promene: naglasak se sa samog rada prenosi na način 
toga kako se radi; više nije bitna niti je u prvom planu 
samo skica (Rafael), već ruka majstora (Rubens). Dok je 
Rafael u radu na Stanzama, okružen visokoobrazovanim 
stručnjacima i humanistima, najviše se baveći skicama, 
rasporedom figura, kao i simbolikom raznih detalja, 
prepuštajući samu izradu učenicima da bi ponegde i sam 
intervenisao, kod Rubensa, nepuno stoleće kasnije, već je 
drugačije: slika koju on radi je dvostruko skuplja od one 
koju će po njegovom nacrtu izraditi učenici u radionici (a 
on je, uz samo možda neku popravku, potpisati). 

Sve više dobija na značaju kako i posve je razum-
ljivo što umetnici sve su manje puke zanatlije a sve više 
poštovani i ugledni članovi društva. Rafaelo „stvara“ tako 
što okružen vodećim humanistima njegovog vremena i u 
razgovoru s njima pravi skiće po kojima će dela biti izve-
dena, dok onu tehničku stranu dela rade učenici pod nje-
ovim nadzorom, on dela dorađuje i potpisuje, jer, još 
uvek smatra se da je najvažnija ideja, skica, crtež, zami-
sao; isto važi i za Leonarda koji na skicama i freskama 
eksperimentiše s materijalima budući da je važna sama 
zamisao, sama ideja. Značaj same ruke majstore kasnije 
dolazi do izražaja i takva će se tendencija potom provla-
čiti do naših dana da bi sve češće samu umetnost dovela u 

324



grotesknu situaciju kad sami umetnici više ne vladaju 
umetničkom tehnikom, tj. ne vladaju samom zanatskom 
dimenzijom stvaranja, što u ranijim vremenima nikad 
nije bilo dovođeno u pitanje.

Umetnici više ne podražavaju. Ne nastoje da izraze 
ono što jeste, već ono što iza tog jeste vide. Ovaj njihov 
korak je odlučujući, i, za istoriju umetnosti sudbonosan. 
Na taj način oni menjaju svoj status, sebe drugačije vide u 
poretku svetskih stvari i bića, jer i sam svet se pred njima 
u tom slučaju na drugačiji način otkriva. 

Ljudi su deo prirode, žive u njoj i odnose se prema 
njoj tako što joj se, obrađujući je, suprotstavljaju. Oni su 
deo prirode, ali sebe i svoja dela vide naspram prirode. 
Zato se umetnička dela po svojoj suštini (zapravo biti) 
razlikuju od dela prirode. 

Na taj način dolazi do određenog paralelizma: 
svetu prirode paralelno se superotstavlja svet umetnosti. 
Do kraja nije jasno kako, na koji način dela (predmeti, 
objekti) prelaze iz jedne u drugu oblast, i samim prelas-
kom menjaju svoj ontološki status. Reč je o dva sveta koji 
nisu prostorno ni vremenski razdvojena, koji su u jed-
nom, ali njihovi predmeti imaju različiti status, kad je reč 
o načinu nastanka, nastajanja i samog trajanja. 

Dok upotrebni predmeti koje nalazimo u prirodi 
neko vreme traju i propadaju da bi bili zamenjeni drugim, 
dela umetnosti, stvorena u jednom trenutku, nastaju da 
traju i nakon što je prestala za njima bilo kakva potreba. 
Dela umetnosti traju radi sebe samih. 

325



Ono što ovde pobuđuje posebnu pažnju jeste sam 
status dela. Tome je kod nas svojevremeno posvećivao 
posebnu pažnju naš estetičar Milan Damnjanović (1924-
1994) koji je pokušao da razreši pitanje heteroontološkog 
statusa umetničkog dela. Problem je bio u tome da se 
odgovori na pitanje kako istovremeno određena dela 
mogu postojati u dve ravni, u dva sveta, a da istovremeno 
budu u jednom svetu. Upravo mogućnost postojanja 
drugog u ovom drugom svetu, u svetu umetnosti, daje 
umetničkim delima njihov specifični status.

Sve postaje potom sporno kad se pokuša ospo-
ravati ontološki status sveta umetnosti time što se sva 
dela prirode počinju posmatrati kao umetnička dela, te 
sve rukotvorine mogu biti dovedene u status dela umet-
nosti. Moderna umetnost upravo brisanjem ranije uspo-
stavljene ontološke razlike osporava postojanje ne samo 
sveta umetnosti već i postojanje umetničkih dela kao 
takvih, čime se na ranije uspostavljenu oblast umetnosti 
proširuje vlast prirode a umetnost briše kao takva.

Ono što sve vreme u ovakvim razmišljanjima lebdi 
u vazduhu, a da nije jasno eksplicirano, jeste problem 
stvaranja iz ničeg. U zapadnu kulturu to pitanje dospeva 
sa judeo-hrišćanskom tradicijom budući da hrišćanski 
Bog ima mogućnost stvaranja iz ničeg, i to je način na koji 
on zapravo po hrišćanskom verovanju i stvara svet kao 
konačno biće koje stoji naspram njegove beskonačnosti.

Stvaranje iz ničega bilo je za stare Grke nemoguće. 
Nešto može nastati samo iz nečeg drugog, i svako stvara-
nje, makar bilo i božansko kako to čini demijurg, samo je 

326



preoblikovanje već postojećeg materijala, budući da je 
svet po svojoj prirodi večan.

To je uostalom i razlog zašto staranje umetnika u 
antičko doba nije imalo poseban status jer je bilo samo 
preoblikovanje materijala. Situacija se nije bitno po 
pitanju ljudskog stvaralaštva promenila ni u srednjem 
veku, jer je stvaranje bilo samo privilegija Boga, dok je 
čovek mogao da „stvara“ samo tako što preoblikuje stvari 
prirode. To se odražava i u dvoznačnosti pojma stvaranja: 
pojam creare se odnosi na stvaranje Boga, a pojam  
facere na stvaranje čoveka. Same reči nam govore: Bog 
stvara, a čovek čini.

Da umetničko stvaranje može biti na nivou Božan-
skog i da se s njim izjednačava, takvo shvatanje, kao što 
smo videli, nalazimo tek u vreme Renesanse koje je 
poznato po svom veličanju vere u čovekove moći. Od tog 
vremena i čovek može da stvara (tako bar mi smatramo), 
može da stvara iz ničega, da svojim delanjem uvodi u 
postojanje ono što do tog časa ni na koji način nije pos-
tojalo. Stvaranje iz ničeg postalo je i ljudska mogućnost. 
Kako se čovek prema toj mogućnosti ophodio, kako se 
njome koristio, to je sad posebno pitanje i zahtevalo bi 
posebnu raspravu. 

14. Veštačka inteligencija i creatio ex nihilo

Tema kojom se danas svi bave u oblasti primene 
naučnih dostignuća jeste veštačka inteligencija. Postoji 
opšte takmičenje u njenom razvijanju i primeni u najraz-

327



ličitijim oblastima. Ima već pokušaja da se prave pametni 
stanovi ili pametne kuće u kojima se svim stvarima 
upravlja glasom, no tako nešto nije moguće kad je u 
pitanju duhovno stvaranje.

Veštačka inteligencija ništa novo ne stvara, ona ne 
misli, ništa ne osvešćuje, ona je samo dobar kompilator, 
ponavlja ono što su stvorili drugi; ona parazitira na ljud-
skoj inteligenciji i pritom su joj apsolutno nedostupni 
rezultati do kojih čoveka vodi njegova intuicija. Nepresta-
no se mora ponavljati: ona je samo dobra alatka i ništa 
drugo. U sferi obrazovanja ona vodi samo debilizaciji jer 
mlade ljude odučava od potrebe mišljenja i kritičkog 
odnošenja spram prirodnih stvari, spram sposobnosti 
donošenja samostalnih odluka.

Bilo je pokušaja pre više godina da se slike stvaraju 
kompjuterima, da se muzika stvara pomoću posebnih 
računskih programa. Može se reći da su rezultati bili 
solidni ali ne i više od toga. U poslednje vreme pokušalo 
se da se na osnovu nekoliko odlomaka koje je Betoven 
zapisao pred smrt, kao i njegovog svima poznatog umet-
nikovog opusa, „rekonstruiše“ njegova započeta, tek 
zamišljena X simfonija koju on nije stigao da napiše.

Oni koji su rezultat čuli, kažu da je projekat bio 
uspešan, da se delo moglo slušati; bilo je konstruisano na 
osnovu već poznatog. Veliko je pitanje da li je to dovoljno; 
veliki kompozitor bi sigurno tu dodao nešto nama nepoz-
nato jer bi imao neka nova rešenja do kojih mehaničke 
mašine ne mogu dospeti, a možda bi mu u nekom mo-
mentu opet neko pokucao na vrata...

328



Postavlja se pitanje kakva može i kolika biti uloga 
veštačke inteligencije u oblasti umetnosti. Veštačka 
inteligencija može biti od koristi, posebno domaćicama i 
nadobudnim novinarkama koje vole da pišu romane: ona 
će im izabrati teme, obraditi, pomoći u kompoziciji 
proznog teksta, priče ili romana. Jedino, neophodno je 
pravilno postavljanje pitanja za Chat GTP, a za to se sad 
otvaraju već posebni kursevi i pred domačicama je svetla 
budućnost. Neke na sajmovima već imaju svoje štandove, 
formiraju čitalačku publiku i lepo zarađuju. 

Problem koji će se uskoro pojaviti jeste razlikova-
nje dela pisana od strane istinskih pisaca koji se oslanjaju 
na svoju imaginaciju i nadobudnih bezdarnih osoba koje 
će književno tržište preplaviti svojim surogatima. Opas-
nost koja se javlja i koja će narastati jeste pitanje toga šta 
je umetnost, jer se lako može dogoditi da velika dela 
ostanu u manjini, a da se za umetnost proglase mehanički 
pisana dela po principima veštačke inteligencije, jer niko 
neće ni pomisliti da napiše Rat i mir.

Sada smo već u situaciji da temeljno analiziramo 
rezultate primene kompjuterskih programa u već pome-
nutom komponovanju muzike ili izradi grafičkih dela. 
Iako su mnogi bili zadovoljni dobijenim rezultatima, 
nesporna je činjenica da sve što je dobijeno ostaje u gra-
nicama koje su odredili sami programeri, u granicama 
njihovog shvatanja muzike ili grafike (ako su u pitanju 
likovne umetnosti). Izrađeni programi nisu mogli zaći 
van granica zadatog i nisu sami na „svoj način“ nadogra-

329



đivali zadato budući da su bili alat njihovog tvorca, ali, 
bez intuicije.

Svoju osnovnu primenu veštačka inteligencija će 
naći u sferi praktičnih potreba države, razvoja i usavr-
šavanja njenog sadašnjeg sistema funkcionisanja i pre 
svega u oblasti vojne odbrane, ili u farmakologiji, medi-
cini i nekim primenjenim naukama, ostajući sve vreme 
alatka i ne više od toga, a ne kao samostalni činilac u 
procesu stvaranja nečeg po svojoj prirodi novog.

 Odgovor koji će dati veštačka inteligencija ne 
može biti apsolutno nov kakav do skora nismo imali. S 
druge strane, stvar je umetničkog stvaranja upravo u 
tome da ne ostaje u krugu poznatog i da elemente iz 
znanog sveta pakuje na samo drugačiji način, što uosta-
lom, mnogi umetnici i rade, ali svesni toga da je ono što 
čine rezultat domišljatosti, ali ne i umetničkog stvaranja. 

Umetničko stvaranje koje počiva na principu cre-
atio ex nihilo podrazumeva uvođenje novog u postojanje. 
Bit umetničkog stvaralaštva je upravo u tome: ne zadovo-
ljavati se tek prepravkom ili usavršavanjem poznatog, već 
stvaranjem novog, a ono može biti posledica rada čoveko-
ve intuicije.

Dakle: da li će veštačka inteligencija biti sposobna 
da se uzdigne na nivo intuicije i postane istinski stvara-
lačka? To jeste krajnje, kritično pitanje, i kako stvari 
stoje, odgovor je negativan. Veštačka inteligencija samo 
parazitira na ljudskoj inteligenciji, ima prostora za razvoj 
u oblasti nauke i njene praktične primene, ali u drugim 
oblastima može dati samo odgovore kakvi su već pred-

330



viđeni, jer oni ostaju u vlasti programera i veštačka inte-
ligencija ima tu svoja tehnička ograničenja. Ona može 
operisati samo sa već poznatim, ali ne može stvoriti ništa 
dotad nepostojeće. Stvaranje iz ničeg za nju je „nemoguća 
misija“. 

Nesporno je da oblast primene veštačke inteligen-
cije ostaje uslovljena samom njenom prirodom sadrža-
nom već u njenom nazivu, u tome što je veštačka, i ne 
može domašiti i nadmašiti ljudsku. Samo čovek ima 
privilegiju da unutar postojećeg stvori nešto novo, da 
uspostavi a-logične veze i stvari vidi na novi način kakav 
veštačkoj inteligenciji nije moguć.

Ovde se po ko zna koji put postavlja pitanje razlike 
božanskog i ljudskog stvaranja; ovo prvo, došlo nam je s 
judeo-hrišćanskom tradicijom, s idejom jednokratnog 
stvaranja nečeg iz ništa, ovo drugo, potiče iz poimanja 
ljudskog stvaralaštva saglasnog grčkom shvatanju preo-
blikovanja stvari kakvo čini demiurg s uvidom u ideje 
stvari o čemu čitamo u Platonovom dijalogu Timej.

Ovo je iskazivano bezbroj puta i mnogima se može 
učiniti dosadnim, ali, to ponavljanje jeste i deo obnove 
shvatanja prisutnih u tradiciju koja nas još uvek na bitan 
način određuje i u ovom našem duhovnom vremenu.

Po ko zna koji put ponavlja se činjenica da u vreme 
Renesanse ljudi počinju da stvaralaštvo čoveka uzdižu do 
božanskog načina stvaranja, i da, kao što je po hrišćan-
skoj tradiciji Bog stvorio svet iz ničeg, tako i čovek može 
da nešto (u ovom slučaju, umetničko delo) stvori iz ničeg, 
da ga uzdigne na nov nivo postojanja i tako nešto nepo-

331



stojeće uvede u svet postojećeg. Takvo shvatanje rodilo se 
u vreme Renesanse i ono se otelotvorilo u stvaranju 
Mikelanđela i njegovih savremenika, te su tada stvaraoci, 
tvorci umetničkih dela, dobili poseban uzvišen status; 
oni, istina, ne behu bogovi, ali unutar postojećeg sveta 
behu nalik njima, dostojni svakog poštovanja i uvažava-
nja. 

Samo stvaranje našlo se privilegijom čoveka, 
umetnika, onih koji su mogli da na nov način vide stvari i 
odnose među njima, da na nov način otelotvore ono 
božansko što je dotad lebdelo ljudima u svesti kao ideja, a 
sad se zahvaljujući novim majstorima pokazalo neposred-
no vidno pred njihovim očima.

U naše vreme poverovalo se kako se može pojaviti 
nov „tvorac“ - veštačka inteligencija. No, u sferi predstav-
ljanja, u sferi umetnosti, ona može samo da ponevlja već 
viđeno, nesposobna ni da ga usavrši. Ako je reč u usa-
vršavanju nečeg, može da nešto usavrši ali samo s 
obzirom što joj je već bilo poznato i zadato digitalnim 
putem u kojem će posebno biti reči. Veštačka inteligencija 
ostaje stoga veštačka, jer zaostaje za pravom, jer svojim 
mogućnostima zaostaje za onim čemu je po ideji trebalo 
da se približi. Kažem „po ideji“ jer ni same ideje nisu 
jasne kad je reč o zamislima njenih tvoraca, koji su u 
startu možda želeli previše ni kao rezultat dobili malo od 
svojih očekivanja, jer postojeće ostalo je takvo kakvo jeste 
spremno da prevlada sve moguće postavljene mu 
prepreke.

 

332



15. Preuređenje postojećeg (može li se naučiti 
izvođenje iz ništa)

Sve postojeće jeste kakvo jeste. Ima svoj način 
postojanja, vreme trajanja, i forme koje omogućuju da 
mu čovek pristupi. Čovek prisvaja prirodu i priroda je 
samo čovekova priroda; sve je to vekovima znano i nema 
u tome nikakvih zagonetnosti koje bi sputavale ljudsko 
ovladavanje prirodom. Dešava se i zloupotreba prirode od 
strane čoveka ali ni u tome nema ničeg što ne bi bilo 
potčinjeno uzročno-posledičnim odnosima i što bi bilo 
iznenađujuće, nerazumljivo, ili kakvo bi već moglo biti. 
Sam odnos prirode i čoveka je jasan. Stvoreni su jednako 
i priroda i čovek. To što čovek nju preoblikuje, to ne znači 
da će nad njom zadobiti apsolutnu vlast: ona ipak postoji 
malo duže nego on.

Stvar nije u tome. Problem je posve drugačiji i 
ogleda se u tome što čovek svojim prisustvom unosi u 
prirodu i nešto što je za nju apsolutno novo, nešto što joj 
nikad nije pripadalo, nešto nepoznato. Ne mislim pritom 
na revolucionarni obrt koji se desio otkrićem atomske 
energije kad je priroda dovedena u jedno posve za nju 
nepoznato stanje i dobila radioaktivnost kao novo 
svojstvo.

Mislim na one suptilne momente koje je čovek 
uneo u nju, a koji su karakteristični upravo za ovo naše 
vreme. Reč je pre svega o iracionalnosti, egoizmu i 
sklonosti ka samorazaranju. 

Egoizam se pojavio u svom najdominantnijem 
obliku u poslednje vreme kad su raskinuti svi doskora 

333



postojeći, mada i u tananom obliku, međuljudski odnosi. 
Međuljudsko suprotstavljanje pokazalo se kao jedna od 
najvećih opasnosti za održanje ljudske zajednice makar i 
u njenom najlabavijem obliku.

Sklonost čoveka ka samodestrukciji, samorazara-
nju kao posledici pada u depresiju izazvanoj planskim 
sistemskim promenama drugi je momenat koji govori o 
tome da samorazaranje koje čovek nosi u sebi može se 
preneti i na prirodu a onda to može imati planetarne 
posledice. 

Iracionalnost, kao treći ovde pomenuti momenat, 
može imati najdalekosežnije posledice - kako za ljudski 
opstanak, tako i za njegovo celokupno delovanje, a u 
našem slučaju koji razmatramo, za samo ljudsko stvara-
laštvo. Iracionalnost u sebi sadrži elemente ugroženosti 
kao posledice svesti o konačnosti opstanka i u novo doba 
prisutne sve masovnije želje za samouništenjem koja se 
ovih dana udvostručila usled opšte bezizlaznosti iz situa-
cije u kojoj su se ljudi zatekli.

Stvaralaštvo, nezavisno od novine koju otelotvo-
ruje u delu, u sebi ima nesporno racionalne osnove koje 
su odraz strukture samog kosmosa, ali u isto vreme moć 
da sa tim strukturama opšti na način koji im može biti i 
bitan i stran. U toj dvovalentnosti počiva sva problema-
tika ljudskog stvaralaštva: njegova ograničenja i njegove 
još nedomišljene moći. 

Nepotpuna racionalnost otvara mogućnost za 
percepciju nove slike postojećeg koje jeste, ali može da se 
vidi i u posve drugom obliku. Samo postojeće omogućuje 

334



da se unutar njega izmene pozicije predmeta i vrednosni 
kriterijumi ako pod njih potpadaju odnosi stvaralaca i 
posmatrača/slušalaca prema svetu materijalnih stvari 
(predmeti, boje, zvuci). 

Pitanje novog vremena je u ovom slučaju: može li 
veštačka inteligencija da savlada tu dozu iracionalnosti 
tako što će moći njom da operiše?  I konačno, još se jedno 
pitanje postavlja, a sledi iz pozitivnog odgovora na hipo-
tetičko prethodno pitanje: da li će čovek kao pojedinac, sa 
svim njegovim iskustvom i svim njegovim sposobnostima 
uspeti u produktu veštačke inteligencije da prepozna ono 
što bi bilo ingeniozno, ako tako nečeg uopšte može biti, 
razume se?

16. Ograničenost veštačkog

Tema našeg vremena, hteli mi to manje ili više da 
priznamo, jeste moć i domašaj veštačke inteligencije. Oni 
koji se njom bave, mahom su njom opsednuti, no stvari 
vide iznutra, rešavaju probleme krećući se unutar njiho-
vih relacija i nisu dobri sagovornici. Zainteresovanost, 
posebno kad je lična, nije najbolje svojstvo za procenji-
vanje određenih problema. 

U ovom našem slučaju neophodno je posmatra-
nje sa strane, iz nekog aspekta neposredne nezaintereso-
vanosti; doduše, nije dobro ni posmatranje problematike 
iz aspekta umetnosti jer i u tom slučaju dobićemo neki 
subjektivni rezultat. Potrebno je svemu pristupiti sa do-
voljne distance i iz jedne druge ravni, koju sam problem i 
posledice koje proističu iz njega ne dodiruju.

335



Šta je tu zapravo u svemu veštačko, kad je o veš-
tačkom intelektu reč, jer, sve što nije priroda u svom 
nascentnom obliku, sve čega se čovek dotakao i na neki 
način ga preradio ili izmenio, potčinjavajući to svojim 
potrebama, nije prirodno, već veštačko. Kod starih Grka 
dotični problem u takvom smislu nije postojao i zato je 
pojam techne imao tako široko značenje da su se „teh-
ničkom“ delatnošću mogle pokriti i nauke i umetnosti i 
zanati. Znamo da je do raslojavanja tog pojma došlo 
kasnije. Prvo su se izdvojile nauke, potom zanati i na 
kraju umetnosti, na početku novog doba.

U staro vreme isti ontički status imahu i stvari i 
ljudi i njihovi proizvodi. Suština kamena nije se razliko-
vala od suštine nekog drugog bića. Kamen i čovek behu 
na istom bivstvenom nivou. Specifičnost čovekovog 
opstanka kao Dasein tek nakon XVIII stoleća vidi je 
drugačijom no što je specifičnost drugih bivstvujućih 
(Seiende). Poznato je da je u rečnicima još u vreme Kanta 
pisalo Existenz oder Dasein. 

Danas jasno razlikujemo prirodno i veštačko, 
premda pod prirodnim sad prvenstveno mislimo na ono 
što je materijalnog porekla a veštačkim (u jednom suže-
nom značenju) označavamo sve što je takođe materijalno, 
ali produkt rada. U ovom našem slučaju, stvari se kom-
plikuju jer govorimo o veštačkom intelektu, pri čemu 
intelekt nije svojstvo ni materijalnog, ni organskog sveta, 
već do ovog časa isključivo čoveka. Jedino čovek ima 
razum (ratio), jedino on ima sposobnost mišljenja i 
prosuđivanja. 

336



Sada se intelekt počeo pripisivati kao posebno 
svojstvo, mašinama, mehaničkim predmetima. Čovek 
sebi stvara konkurenciju i novim izumima nastoji da 
samog sebe prevaziđe. Gde su mu u tome granice, 
odnosno, gde su granice nastojanja da se sam ljudski 
intelekt kao posledica čovekovog evolutivnog razvoja 
prevaziđe na veštački način, tako što će se mašinama dati 
razum koji će imati sposobnost samousavršavanja. Da li 
je veštački intelekt tek relativno i samo uslovno sad 
veštački? Ili je čovek na jedan radikalno novi način u svet 
uneo nešto čega ranije nije bilo, kao što je razbijanje 
atoma pre skoro jednog veka radikalno izmenilo ne samo 
čovekov život, njegov pogled na svet, njegovo postojanje u 
svetu već i sam svet koji do tog časa radioaktivan nije bio?

Kritično pitanje koje će se uskoro javiti biće u 
tome: koliko, u kojoj meri, će ono što je bilo veštačko, 
postati ne-veštačko, postati ljudsko? Čipovanje ljudi, 
mogućnost proširivanja navodno njihovih mogućnosti, 
samo je jedan od najpodmuklijih načina njihovog porob-
ljavanja i njihove apsolutne kontrole, budući da im se 
preko čipa i život može oduzeti. 

Ako su mislioci helenističke epohe, epikurejci, 
verovali da se čoveku može sve oduzeti, zapravo sve ono 
što ne zavisi od njega, a da mu se ne može oduzeti samo 
njegova volja, njegova misao, posle dva milenijuma 
pokazuje se da i ta poslednja njegova odbrana ruši se, da 
čovek od slobodnog postaje bespomoćno, porobljeno 
biće.

337



Koje su prednosti  koje čovek dobija time što u 
njegovoj okolini prebiva veštačka inteligencija? Hoće li 
umetnici biti sretniji što će se oslanjanjem na nju na novi 
način baviti umetnošću, ili će uskoro shvatiti da su sami 
kao takvi nepotrebni pošto im je sa veštačkom inteligen-
cijom došla njihova zamena? Da li će se ljudi u vreme 
koje dolazi zadovoljavati tako veštački stvorenim predme-
tima ili će istrajavati na onom što je od iskona ljudsko?

Kritično pitanje u svemu ovome je sledeće: da li 
je veštački intelekt sposoban da zameni ljudsko stvaranje 
stvarajući umetnička dela kao što to čini umetnik? Ovo je 
pitanje nad pitanjima. Ponavljam: zasad, odgovor je 
negativan, budući da veštački intelekt zasad samo je 
sposoban da „parazitira“ na ljudskom intelektu, koristeći 
njegove gotove rezultate, nesposoban da stvori nešto 
novo i dosad neviđeno, i zasad, veštački intelekt ostaje 
samo jedna pomoćna alatka, bez koje se u sferi 
stvaralaštva još uvek može.

Početkom prošlog veka dadaisti su „stvarali“ 
pesme tako što su slagali nasumično izvučene papiriće s 
ispisnim rečima iz šešira; potom su nadrealisti počeli 
koristiti tehniku zapisivanja toka svesti, ali, potom su 
ipak takve tekstove redigovali i dorađivali. Tehnika se 
usavršavala. Danas kompjuteri mogu da sastavljaju 
smislene tekstove, kao što mogu da „stvaraju“ ritmičnu 
muziku moguću za slušanje a na osnovu algoritama koje 
su muzičari-elektroničari prethodno sastavili na osnovu 
predstave o muzici kakvu imaju. No kako god bio stvoren 

338



veštački tekst, profesionalno oko on još uvek ne može da 
obmane i to veštačko se oseća. 

Ako i danas nešto ne znamo, ako i danas postoji 
velika nerešena zagonetka - to je način na koji funkcio-
niše čovekov mozak. Da li je moguće ono što ne znamo i 
ne razumemo ugraditi u mašine? Uspe li se to, priča o 
otvaranju Pandorine kutije, postaće samo priča za malu 
decu, jer „velika“ deca suočiće se sa nečim daleko 
ozbiljnijim i sudbonosnijim. Zasad, još smo daleko od 
toga da do kraja razumemo funkcionisanje neurona, ali 
on ne radi po principu 1 i 0 kako rade svi kompjuterski 
programi. Ovo poslednje, odnos jedinice i nule, podseća 
nas na odnos nečeg i ničeg, i zavarava nas time što hoće 
da nas uplete u pitanja metafizike, ali, biće da su po sredi 
dva različita sistema nesvodiva jedan na drugi. 

17. Umetničko stvaranje: odnos delova i celine

Lepotu su stari Grci videli u harmoniji delova. 
Smatrali su da lepo može biti samo posledica mere i 
sklada. Tek u vreme helenizma, u doba Plotina, pola 
milenijuma nakon Platona, lepota je nađena u stvarima 
koje nisu imale delova; lepota je bila viđena u sjaju sunca, 
zvezda, zlata. Zato je bila i proširena tradicionalna teorija, 
poznata kao velika teorija lepog, i koja će potom važiti 
sve do sredine XVII stoleća, da lepo je ono što ima 
proporciju delova ali i sjaj.

 U isto vreme, pokazalo se da nije bitna količina 
elemenata, već sam njihov odnos, odnosno, oni sami. 

339



Sama složenost dela još uvek ne garantuje i njegov značaj 
i njegovu veličinu pošto harmonija počiva u skladu delova 
i to je staroj teoriji omogućilo da nastavi da traje i u novo 
vreme. 

Značaj proporcije delova za savršenstvo jednog 
umetničkog dela nije prestao da važi i o tome nam najviše 
svedoči muzika. Iako je disharmoničnost neko vreme bila 
u modi, posebno sredinom prošlog stoleća, kad je Adorno 
pisao da muzika da bi bila istinita mora biti disharmonič-
na jer njen je zadatak da disharmonijom ponavlja dishar-
moniju sveta pošto je harmonična muzika u disharmoni-
čnom svetu lažna. Tako nešto bilo je moguće tvrditi pod 
pretpostavkom da je najviši kriterijum umetnosti istina. 
Da li je u osnovi našeg današnjeg sveta istina?

Kakav je današnji svet? Da li je disharmoničan i 
dalje, ili novi mediji i nove tehnologije radi lakšeg mani-
pulisanja njim, nastoje da ga uniformišu i na taj način 
daju mu sklad kako bi operisanje unutar sveta koji grade 
nailazilo na što manje prepreka i što manje otpora još 
uvek pojavljujućeg haosa. 

Pod pretpostavkom da bi umetničko stvaranje 
bilo moguće, ono bi najverovatnije težilo izgradnji harmo-
ničnih odnosa unutar dela a to bi značilo da umetničko 
stvaranje samo nastavlja da ponavlja unutrašnju harmo-
niju digitalizovanog sveta. U takvoj situaciji jeres u 
umetnosti bila bi disharmonija i namerna opstrukcija 
pokušaja da se uspostavi red tako što će se haos uzdići 
kao najviši princip. 

340



Ako nova umetnost da bi bila istinita i mogla 
veličati disharmoniju, bila i poslednja umetnost, da bi 
održala svoj destruktivni elemenat protiv nove društvene 
harmonije ona mora u delo unositi haos, ali ne radi 
ponavljanja realnosti, već radi suprotstavljanja njenoj 
pogubnoj ideologiji.

Šta to uopšte znači? Gde smo se zapravo obreli? 
Status umetnosti postao je teorijski odista diskutabilan. S 
jedne strane govorimo da umetnosti u njenom tradicio-
nalnom smislu značenja više nema, a s druge, i dalje go-
vorimo i pišemo o umetničkim delima koja ne prestaju da 
nastaju, što ne možemo prevideti, ali smisleno možemo 
dovesti u pitanje. Po sredi je očigledan paradoks, ali on je 
i jedino moguć ako hoćemo da domašimo samo stanje 
stvari kojim je na bitan način određeno naše vreme. 

Po svemu sudeći, osuđeni smo na paradoksalnost 
kao način postojanja realnog sveta, ona se mora prihva-
titi i s njom se mora trajati u svetu u kome trajanje 
potvrđuje trajanje prirode. 

Postojimo u onom čega istovremeno datom po 
sebi samog za sebe nema. Samo na taj način, stavljanjem 
dvovalentne logike i zagrade, čineći to možda nerado i u 
uverenju da je to izraz privremenog stanja našeg opstaja-
nja, na putu smo da mislimo ono što jeste, jer to što jeste 
nije ni racionalno ni iracionalno. Ono što jeste na pravi 
način, izmiče našem mišljenju budući da je u pozadini 
bivstvovanja i svega bivstvujućeg. Reč je o nekom onom 
koje izmiče svakom određenju, svakom mogućem 
definisanju. 

341



Tematizovanje ontološke razlike ostalo je metod-
ski na korak od osnovnog uvida koji imamo kod Prokla, a 
o kojem metaforično govore na različite načina - premda 
sa uvidom u isto - Vasilije Veliki i Robert Grosetest.

Svako umetničko stvaranje podrazumeva 
materijal u kojem će se stvoreno otelotvoriti, ili starijim 
rečnikom rečeno, materijalizovati, s jedne strane, ali, s 
druge, podrazumeva ono što je uneto iz prethodnog 
nepostojanja u ovaj naš realni svet. To što je „uneto“ to će 
se pokazati kao glavni problem koji će u nastupajućem 
vremenu iskrsnuti pred veštački intelekt (ako neko odluči 
da se njime pozabavi u društvenim naukama i umetnosti, 
što je, zbog prirode stvari krajnje nepreporučljivo, jer je 
kao što već rekosmo „nemoguća misija“); u kojoj meri će 
taj problem uspeti da se prevlada i na pravi način omeđe 
granice veštačkog intelekta) – to je kritično pitanje čitave 
problematike koja se ovde analizira.

Smatram da za veštački intelekt nije problem u 
realizaciji nečeg što je zamišljeno, već u tome kako će u 
delo uneti ono čega prethodno nema, kako će ga prepo-
znati i uopšte videti kao čistu mogućnost. Može se uosta-
lom, nešto postojeće prepoznati, ali kako prepoznati ono 
što do ovog časa ne postoji i uneti ga u delo, što zapravo i 
jeste bit kreativnog čina? Ovako formulisano pitanje 
prednost ostavlja na strani čovekovog uma i njegovih 
stvaralačkih mogućnosti koje određuje njegova intuicija.

342



18. Umetnost i intelekt

Čovekovo racionalno funkcionisanje je uslov 
njegovog opstajanja. Samo ispravne odluke mogu ljudima 
pomoći da se ne izgube u haosu. Ovde, razume se, govo-
rim načelno, ne uzimajući u obzir posebne slučajeve koji 
bi mogli biti predmet analize i mogućeg dokazivanja. U 
posebnim situacijama je sve moguće i svi ishodi su mogu-
ći. Racionalnost je jedna od glavnih komponenti u odluči-
vanju i odvagivanju obezbeđenja opstanka.

 Kada je reč o umetnosti, ona već pretpostavlja 
neke prethodne komponente, neki prethodni poredak u 
koji ona namerava da se useli. Umetnici uvek delu pristu-
paju krajnje racionalno; govore precizno i smisleno o 
tome šta nameravaju da čine. Oni vide skulpturu ili vide 
sliku. Oni ih vide u njihovom savršenom obliku. Smatraju 
da im na pleća pada samo tehnička izrada. U tom času oni 
sebe vide kao zanatlije, kao majstore koji se moraju doka-
zati u onom što oni smatraju najbolje mogućim.

Uprkos tome, mnogi od njih će se na vrhuncu 
svoje slave suočiti s otporom materijala. Zar nije najbolji 
primer Pieta Rondanini? Majstor je govorio o nekvalitet-
nom materijalu. Da li je moguće da je najveći među 
najvećima pogrešio u izboru kamena (a Davida je stvorio 
pošavši od već oštećenog kamena) i kad je osetio da ne 
može da ga savlada, bio je prinuđen da ga uništi (ošteti) i 
delo ostavi nedovršenim. Sećam se njegove Piete u crkvi 
sv. Petra, a iz vremena dok je neki kreten nije u izlivu 
iracionalnog besa oštetio. Bila je smeštena desno od ulaza 
u slobodnom prostoru, potom, nakon restauracije, bila je 

343



u jednoj od desnih niša, zatvorena neprobojnim staklom. 
Radeći to delo on je imao dvadeset i pet godina i materijal 
mu nije bio prepreka. Nije mu bila prepreka, kao što 
rekoh, ni oštećeni kamen iz kojeg je isklesao Davida.

Namerno kažem isklesao, a ne izvajao. On je bio 
toliko veliki da sve čega bi se dotakao to bi bilo izvajano i 
preneto u večnost. Upravo tako nešto savremeni umetnici 
vide kao osnovni zadatak. No, da bi tako nešto mogli i 
postići, moraju biti kao On. Kažu kako je hodio u prljavim 
sandalama. Pa, šta. Znate koliko danas ljudi hodi u 
prljavim sandalama, ali, niko od njih nije Mikelanđelo. 
Problem promišljanja umetnosti upravo se na to svodi. 
Ko hoće misliti prirodu i bit umetnosti, ko hoće da se 
razabere u suptilnostima koje neko delo čine umetničkim 
delom – upravo se susreće s ovim problemom, koji i nije 
samo problem, već problem nad svim problemima.

Racionalni pristup stvarima svakom umetniku 
obezbeđuje neku polazišnu tačku, neko mesto odakle bi 
mogao da stvari kojima se bavi sagleda iz svog sopstvenog 
ugla, koji ne mora biti ugao svih ljudi s kojima on deli 
svakodnevni život, već ugao koji on vidi kao neku tačku 
od koje se može otisnuti u nepoznato da bi iz njega u 
određenom momentu u svoje delo uneo nešto što pre toga 
nije postojalo.

Umetničko delo ne može biti do kraja racionalno, 
kao što na samom početku stvaranja sam umetnik nije 
sposoban da vidi poslednje domašaje svoje kreativne 
avanture. Umetnik uvek polazi od određenih pretpostav-
ki, i to može biti niz činjenica iz njegovog svakodnevnog 

344



iskustva, ili niz slika i metafora koje mu je dostavilo 
istorijsko nasleđe, ali u onoj meri u kojoj je stekao obra-
zovanje i pod uslovom da pripada našem vremenu, jer, 
problem savremenih umetnika je upravo u neobrazo-
vanju i nepoznavanju pretpostavki koje bi im mogla dati 
tradicija da su je makar malo bolje poznali. Oslanjanje na 
sam talenat uvek se tužno završava.

Još je Engels govori da je zdrav razum dobar, ali 
između četiri zida. Da bi se iz njih izašlo, da bi se ušlo u 
svet potrebno je mnogo više a ne samo otvoriti vrata: 
neophodno je dodatno još neke stvari poznavati i ne samo 
to, potrebno je imati određene strategije kojima će se 
materijalu koji treba obraditi moglo pristupiti. Dakle, 
zdrav razum dobar je u svetu praktičnih ophođenja, ali 
kad se krene malo dalje, on više nije dovoljan. Potrebni su 
nam još neki drugi „alati“, još neka druga znanja, još neki 
drugi uvidi u moguće pristupe onom što bi svi obično 
videli kao poznato. I nije problem u tome što oni to vide 
kao poznato, no što na to ne obraćaju pažnju i ne vide svu 
problematičnost te „poznatosti“.

Jasno je da racionalnost ne može biti umetnosti 
od odlučujuće koristi. Umetnici se zato moraju okrenuti 
jednoj drugoj oblasti i tamo potražiti osnovno uporište na 
svom putu u ono što je s one strane neposredno vidljivog 
ali i s one strane onog što nam se čini jasnim i samora-
zumljivim.

345



19. Creatio ≠ ratio kao ars combinatorica

Do ovoga časa utvrdili smo da svako stvaranje u 
sebi sadrži momenat iracionalnosti, tj. nijedno stvaranje 
nije do kraja racionalno budući da je vođeno intuicijom i 
stoga se i ne može do kraja istumačiti racionalnim sred-
stvima, niti se može ponoviti. 

Svima odmah na pamet pada ono Pikasovo „delo“ 
gde on spaja sedište i volan bicikla i daje mu naziv Glava 
bika. Odista, posle njega, svako bi to mogao uraditi, 
dovoljno mu je da ima neki stari bicikl ili nov, svejedno, 
ali to što bi on učinio ne bi bilo umetničko delo, čak ni 
replika. Pikaso je prvi u dve različite stvari video osnovu 
jedne nove stvari i time on jeste umetnik, svi drugi to 
nisu, već eventualno dobri ili loši podražavaoci. To je isto 
kao u slučaju matematike: prvi koji je shvatio i izrekao da 
su 2 x 2  četiri, bio je matematičar. Svi ostali koji to posle 
njega ponavljaju samo su nastavnici matematike (u 
najboljem slučaju).

Stvaranje podrazumeva novinu i takvo njegovo 
shvatanje vladajuće je u novo veku. Specifičnost, bitnost 
te novine uočili su zapravo na pravi način, postavši pot-
puno svesni tog drugačijeg viđenja stvari, tek romanti-
čari. Do njihovog vremena originalnost nije bila u prvom 
planu; umetnici su preuzimali fragmente muzičkih dela 
ne pozivajući se na autore, kao što su to činili i autori u 
srednjem veku ne pozivajući se na izvore tekstova, 
smatrajući da autorstvo nije bitno pošto svi oni zajedno 
učestvuju u izgradnji jedne jedinstvene istine. To je u 
istraživanjima srednjevekovnih knjiga često dovodilo i do 

346



zabune, jer se autor prvog teksta u nekom zborniku 
radova različitih tekstova smatrao često autorom svih 
tekstova u zborniku jer bi obično radi lakše katalogizacije 
samo on i bio navođen.

Kada su muzičari ranog baroka jedni od drugih 
preuzimali neke delove muzičkog teksta ili motive, oni 
nisu u tome videli ništa sporno. Krađe tu nikakve nije 
bilo. U naše vreme sve je postalo drugačije. Dok 
srednjevekovni pisci nisu koristili znake navoda u tekstu i 
citiranje autora, nisu smatrali neophodnim pozivanje na 
one od kojih tekstove ili delove teksta preuzimaju, jer sve 
su videli samo kao jedno veliko zajedničko delo koje 
izražava veličinu Boga, u naše vreme, kad je u prvi plan 
stupila individualnost i zavladala ideja originalnosti, 
izvornosti koja se pripisuje prvom pronalazaču, ili tvorcu 
nečeg, što na kraju krajeva može biti i krajnje beznačajno, 
ali pritom ima svog „autora“ -, sve je iz osnova drugačije. 

Ne treba gubiti iz vida i izuzetke koji postoje 
danas: postmoderniste. Njihova dela, sastavljena su često 
iz neizvesnih citata, to su brikolaži koji sadrže u sebi 
mnoge, reklo bi se, „podvodne mine“ budući da svi ne 
mogu otkriti sve aluzije i poreklo citata koje koriste 
savremeni umetnici (ako to oni sami već ne naglašavaju). 

To bi moglo biti jedan od simptoma povratka u 
srednji vek i nastojanja da umetničko delo bude rezultat 
kombinacije različitih preuzetih elemenata, a da se onda 
„umetničko stvaranje“ svodi, redukuje na „način pakova-
nja delova“. Ponekad i ja to činim, posebno kad pretpos-
tavljam da su mesta koja navodim svima poznata, a to ne 

347



mora uvek biti dobro jer obično imam u vidu određene 
čitaoce a ne sve, odnosno one koji ne moraju biti upućeni 
u sve tekstove koje imam u vidu. 

Međutim, pojam stvaranja nastao u novo vreme, 
a koji pretpostavlja originalnost postupka, insistiranje na 
nečem višem od mehanički nastalog proizvoda, podrazu-
meva jedno više učešće umetnika, koji vidi sebe kao stva-
raoca novog i koji hoće da njegovo delo zadrži postojanje 
u svetu umetnosti čuvajući pritom i njegovo ime. Ovde 
nije reč samo o sujeti ili samouvažavanju umetnika već o 
nečem što bi se moglo nazvati intelektualno poštenje; do 
tako nečeg dolazi s razvijanjem indivindualnosti, s 
nastojanjem pojedinca da se distancira od drugih, da 
insistirajući na samosvojnosti sebe potvrdi spram drugih, 
da se izdviji spram svega drugog što čini prirodu, kulturu, 
živu tradiciju, da dospe u dijalog sa samim sobom 
samopotvršujući sebe u svetu koji ga koliko okružuje, 
toliko i određuje. 

I tako nastaloj situaciji koja se složila u naše 
vreme, u poslednja dva stoleća ljudski um združen sa u 
njemu formiranom i razvijajućom intuiciji, našao se s 
druge strane narastajućeg veštačkog intelekta koji je 
takođe njegov proizvod, ali ne da bi mu bio konkurencija i 
potencijalni protivnik već oruđe u ovladavanju još ne os-
vojenih oblasti prirode. 

Veštačka inteligencija po svojoj prirodi, nije oživ-
ljena; ona ne živi, već funkcioniše u ravni kombinovanja. 
Nesporno je da ima neke funkcije koje može izvršavati 
bolje i daleko brže no čovek (uostalom zato je i stvorena), 

348



ali ono što pred nju iskrsava kao neprebrodiva teškoća 
kad se hoće porediti s ljudskom delatnošću jeste krea-
tivno unošenje novog u postojeće kao i njen odnos spram 
prirode čulnosti. Upravo ova dva poslednja elementa 
jesno ukazuju na njene granice i to da ona ostaje s one 
strane čoveka i njegovih mogućnosti.

Strukturu čoveka čine tri komponente: materijal-
na, čulna i duhovna. Prva je svojstvo svih stvari i osnova 
je i veštačke inteligencije. Tu ničeg nema spornog. Spor-
nim se čini već sam prelaz od materijalnog ka čulnom, te 
smo stoga u ovom času još daleko od toga da se temati-
zuju i svi odnosi prema sferi duhovnog. Veštačka inteli-
gencija ostaje na prvom stupnju.

Ljudskim čulima inženjeri suprotstavljaju senzo-
re preko kojih mašine prikupljaju podatke koje potom 
obrađuju. No sve što one čine već je u njih softverski 
ugrađeno. Ono što može biti interesantno, to bi bilo 
pitanje koja je mogućnost samostalnog odlučivanja 
mašina izlaženjem iz datih okvira i da li je takvo izlaženje 
moguće. Očigledno tako nešto nije slučaj dokle god i ono 
podleže unapred stvorenim programima.

Stvar je u tome što program bira akcije i usme-
rava svoje delovanje na osnovu liste metoda koje su mu 
na raspolaganju. Veštačka inteligencija podrazumeva 
takvu konstrukciju sistema koji bi mogao odlučivati na 
osnovu onog što mu je dato na raspolaganje. Osnovna 
teškoća za sve sisteme te vrste je spontanost i prirodnost 
ljudskog jezika – kreativnost mišljenja koja se mehanič-
kim sredstvima ne može dosegnuti.

349



Veštačka inteligencija biva programirana za inte-
ligentno ponašanje. U nju se mogu ugraditi i elementi 
izražavanja emocija, no i u tom slučaju, ona ostaje u 
okvirima unutrašnjeg kretanja celine činjenica koja je u 
nju uneta. Ono što će tu ostaje problem i granica njenog 
delovanja jeste pitanje izbora. No i on je već definisan na 
određen način, tako da pravog slobodnog izbora tu zapra-
vo nema.

Čulnost je jedan od posebnih odnosa čoveka 
prema prirodi. Ona je izgrađivana otkad on postoji, 
tokom dugog vremenskog perioda zajedno s evolucijom 
njegovog odnosa spram sveta što ga okružuje. Takvog 
odnosa sa svetom veštačka inteligencija nema niti se u 
tome vidi neka potreba ili zadatak u njenom delovanju. 
Njeno je da rešava određene postavljene joj zadatke. 

Sve ovo ukazuje na jedno: veštačka inteligencija 
može ovladati svim istorijskim činjenicama koje čine 
istoriju umetnosti, ali ne može da se približi umetnosti 
tako što će razumeti samu tajnu nastanka umetničkih 
dela o kojima može više znati od bilo kog istoričara ili 
umetnika. Zato je umetnost nepremostiva granica u 
svakom daljem razvoju veštačke inteligencije. 

20. Veštačko i umetničko

Između veštačkog i umetničkog postoji određena 
unutrašnja veza, ali i još dublja nepremostiva razlika. 
Veza je već u tome što se i sve veštačko i sve umetničko 
nalaze s druge strane prirode, kao i u tome što su mnoge 

350



od umetnosti bile mehaničke, pa tako bliske onom što je 
konstruisano i s proračunom uneto u postojanje. Razlika 
je već u tome što svojim obimom svet veštačkih stvari i 
svih objekata dobijenih primenom nekog mehaničkog 
postupka prevazilazi svet umetničkih dela koja uprkos 
svojoj raznovrsnosti počivaju na jednom zajedničkom 
principu – na principu stvaralačkog odnosa spram 
materijala.

Veštačko često izaziva opasnost kad je reč o 
njemu u umetnosti; ne sme dominirati, a ako ga ima, 
mora biti neprimetno i sporedno. Veština se podrazu-
meva, jedan je od momenata načina izlaganja, ali ne sme 
se sve na nju svesti (i umetnici koji tim putem idu loši su 
umetnici, ako su uopšte umetnici). Sve što je veštačko, 
uvek je programirano, omeđeno, podložno prethodno 
formulisanim principima, i u tom smislu ono je neslo-
bodno. Time se i razlikuje od umetničkog koje je odre-
đeno slobodom.

Sloboda je konstitutivni momenat dela, ali u 
odnosu na dela spoljnog sveta, i bitno destruktivni 
momenat. Ako iz umetnosti vreba opasnost po poredak 
stvari onda je ona u samoj slobodi koja je u nju ugrađena 
i koja se unosi u samo delo. 

21. Proračunatost i spontanost

Svet umetnosti već time što je autonoman, ima 
svoja pravila i svoje zakone. Oni koji u njega ulaze čine to 

351



smišljeno i imaju određenu nameru. Šta se hoće od umet-
nosti? Šta se od nje očekuje? 

Ljudi žive svoj život. Obično dodajemo: svako-
dnevni. No, šta je to svakodnevnost? Šta čini zapravo naš 
život? Njegova ispunjenost? Nečim, ali, čine? Svakodnevi-
ca je suviše isprazna da bismo mogli njom da budemo 
sretni i zadovoljni. Čovek je nezadovoljno biće. On uvek 
želi nešto više. 

Umetnost je jedna od oblasti da se on tu ostvari i 
da sebe oseti kao biće izdignuto iznad prosečnosti realnog 
sveta i iznad one „svakodnevice“ koja nije svakodnevlje 
već isprazno trošenje vremena. Malo je ljudi svesno toga 
da vreme jednom im je iz večnosti dato, kao nešto 
najdragocenije ali zato i najkraće, koje se mora proživeti 
na najviši način.

No, opet smo u zamkama koje nam nameću i 
ontologija i teologija. Koji su najviši načini našeg života? 
Ljudi žive, i žive, ali zašto sad treba činiti i nešto više od 
toga? A opet, s druge strane, taj život dat je samo jednom, 
ne zna se ni zašto ni od koga, i kako se čovek prema nje-
mu mora odnositi.

To, da se živi samo jednom i zauvek, obično 
većina ljudi ne dokuči, a mali broj njih do tog pitanja 
dospe onda kad je za sve već kasno. Ljudi svoj život ne 
vide, i samo retko, na čas, sebe vide kroz život drugih. No 
sve to svodi se na nivo pojedinačnih, intersubjektivnih 
odnosa.

Ako se stvari posmatraju na globalnom nivou, 
ako se posmatra šta se sve dogodilo urušavanjem pret-

352



hodnog sistema obrazovanja u poslednjih nekoliko 
decenija, može se s punim pravom reći da sav svet 
laganim povratkom u varvarstvo definitivno jeste na 
gubitku.

Šta se danas zapravo događa? Savremeni svet je 
daleko od života po proračunatim parametrima, po svim 
svojim karakteristikama; on ne uspeva da održi svoj 
trajniji opstanak. Zato se nalazi u dubljoj krizi no što je 
ranije bio. Neko bi mogao reći da je termin kriza 
neodređen pojam, da je toliko izraubovan u prethodnim 
decenijama, da je toliko mnogo puta zloupotrebljen da 
zapravo više ništa ne znači.

Mogli bismo se i sa tim složiti; takva situacija nas 
intenzivno prati i na odlučujući način na nas utiče već sa 
kraja XIX stoleća. Ali šta je to što je u krizi, a da u krizi 
već nije i sama kriza? 

Naše vreme ne poznaje proračunatost, ali daleko 
je od toga da bude u potpunosti i u senci spontanosti. Svi 
još uvek ne osećaju da su pod sve većim pritiskom medija 
i sistema koji nameće pravila i jedine načine rešenja sva-
kodnevnih potreba. Ljudi su sve više obespomoćeni mada 
to ne osećaju: u ime dobrih životnih olakšica bivaju sve 
više porobljeni mada to i ne primećuju. Kvalitet života se 
ne ogleda samo u lakoći življenja već i u proživljavanju 
onog što pogoduje našem duhu.

Spontanost je u ovo poslednje vreme sve više og-
raničena kako ne bi postojala u času kad proračunatost 
svojom računskom tehnologijom prekrije sve dimenzije 
poznatog sveta. Šta je to uopšte spontanost? Nalazimo se 

353



u situaciji kad elementarne stvari teško možemo razja-
sniti poznatim i nedvoznačnim pojmovima. Ustaljenost 
postupaka, kanalisanje u tokove svima izvesnim i pozna-
tim, osnovni je put usmeravanja pojedinaca u sferu pred-
vidljivog i bezopasnog koju po svojim potrebama stvara 
sam Sistem. 

Koliko god vlast uspeva da usmerava umetnike 
svojim sredstvima prisile, prinude, ili poklonima zvanja i 
priznanja, ona je na najboljem putu da sebi obezbedi 
strogo proračunatu spontanost. U protivnom slučaju, 
spontanost može dovesti do ekscesa koji nisu predvidljivi, 
jer mogu početi slučajno i mestimično, a završiti se stihij-
no i s generalno razrušujućim posledicama. Upravo u 
takvim momentima veštačka inteligencija može postati 
opasna i dobiti destruktivni slučaj, usled svoje masov-
nosti i mnoštva ljudi na koje se svojim delovanjem 
prostire i dovesti do gubitka kontrole koju nastoji da na 
apsolutni način stvori, sačuva i održi vlast.

22. Logično i a-logično

Ljudski opstanak u vremenu počiva na pretpos-
tavci da je trajanje moguće samo stoga što je omogućeno 
logosom. Svoj smisao, neznatno na koji način sve što 
pretenduje na postojanje, mora imati temeljni i dugo-
ročni način na koji se opstanak zasniva. U toj nužnosti 
krije se i osnovni problem postojanja, odnosno svih 
mogućnosti na koje se oslanja samo trajanje. 

354



Ljudi se ponašaju sledeći određene postupke i 
navike. Moguća su iznenađenja i moguće je da se svako 
nađe u situaciji iznenađujućoj i od ranije nepoznatoj, 
nespreman da na nju adekvatno reaguje. Reći će se: pa, 
nije se snašao jer sve što se tog časa događalo bilo je 
nelogično, odnosno, njemu nepoznato i nije moga da 
adekvatno reaguje u takvoj situaciji. No, šta je tu zapravo 
nepoznato, i šta je zapravo situacija? 

Nepoznatost izvire iz našeg susreta sa stvarima i 
nastoji da ih obavije tajanstvenošću kako bismo možda 
sebe raspoznali. Možda u tome ima nečeg što se u prvi 
mah ne da do kraja razumeti. Zašto bi stvari bile tajan-
stvene? Nema razloga da se nešto unapred određuje, 
polazeći od nečeg čega zapravo po samoj prirodi nema. 

Stvari nisu ni tajanstvene ni ne-tajanstvene. 
Stvari su obične, smirene i neutralne u svom postojanju, i 
ako neko o njima počinje govoriti, tek u tom slučaju one 
zadobijaju svoje različite konotacije; stvari u suštini ne 
postoje pre nas. Tek s nama one dobijaju nekakav smisao, 
ako ga uopšte mogu dobiti. 

I koje je poreklo smisla na koji se ovde pozivamo? 
Govorimo da je njegov sadržaj u onom logičnom. Logično 
(smisaono), suprotstavlja se onom a-logičnom. No, šta i 
dalje čini to što je u prvi mah svima smisaono? Da li je 
ono sadržano u neprotivrečnosti onog što jeste, ili nastoji 
da nas odbrani od haotičnih sila koje se sve vreme nad-
nose nad nas?

Problem je u tome što ono a-logično  nije ne-
logično. Ono je samo s one strane logike, ali i unutar nje 

355



same. Tu treba videti mesto umetnosti koja nije od sebe i 
sveta skrivena, već skrivena od zloupotrebe kojoj je sve 
vreme od svog postanka izložena.

Koji je to usud koji prati umetnost i njena krhka u 
vremenu prolazna dela? Kakva je priroda vremenitosti 
kojoj sve se pokorava a da ona sama ničemu ne odgovara? 

Umetnost se, kad ovakva pitanja postavljamo, 
uvek nalazi na vetrometini. Umetnost nastoji da zaštiti 
sebe, da principe svog opravdanja dovede do najvišeg 
mogućeg smisla, ali, istovremeno, ona je stoga i najug-
roženija, najkrhkija među bićima koja teže da izbegnu 
odlasku u tamu i da još neko vreme prebivaju u svetlosti, 
makar onoj drugog dana.

23. Racionalno i antisistemski bunt

Ako govorimo o svetu racionalnosti, o svetu koji 
bi bio uređen po nekim racionalnim principima, obično 
se počinjemo podsećati vremena Prosvetiteljstva. Odista 
kraj osamnaestog veka, vreme filozofa koji su svojim pro-
svetiteljskim idejama harali svetom i prkosili nekom 
iskonskom mraku.

No da li je mrak bio iskonski, i u kojoj meri su oni 
bili filozofi što bore se za neke slobode? Za čije slobode? 
One sirotinje od čijeg su rada živeli? Sa njihovom poslu-
gom svako bi se i danas složio u svojim prohtevima.

Međutim, dobro je uvek bilo u rukama manjine. 
Obespravljenima to ništa nije značilo. Kad danas govor-
mo o nekim promenama, treba uvek reći koliko su te 

356



promene odista temeljne i šta one sobom, uvođenjem u 
svet, zapravo donose. Vlast digitalnih tehnologija ostala je 
u rukama povlašćenih pojedinaca i od dobrobiti koje 
donose nove tehnologije osnovni, niži slojevi društva 
nemaju ništa, sem što su i dalje eksploatisani, možda na 
malo suptilniji način, kroz razne poreske namete, račune 
mobilne telefonije, namete na korišćenje kiše i gubitke 
energije među trafo-stanicama za koju nisu ni na koji 
način odgovorni, no zato od toga oni povlašćeni društveni 
slojevi imaju koristi.

A-logično nije isto što i ne-logično. A-logično 
samo podrazumeva postojanje suprotnog svemu što je 
ne-logično i njemu blisko u ontološkom smislu. Upravo 
stoga umetnost jedan od svojih ishoda nalazi sa druge 
strane svega smislenog ali u isto vreme zasnovanog na 
onom što je temelj samog smisla i njegove logičke osnove. 

Današnje vreme htelo bi da obnovi onaj bunt koji 
je počeo sedamdesetih godina prošlog stoleća da se for-
mira u nekim novim oblicima društvenih odnosa koji su 
imali svoj odraz i u oblasti moderne umetnosti, posebno u 
umetnosti koja je htela sebe da vidi kao avangardnu. 

Tada se pojavio sistemski pokušaj da se ustane 
protiv sistema, da se društvo preorganizuje na jedan 
drugačiji način. Najveći filozofi tog vremena verovali su 
da je tako nešto odista moguće (Adorno) i kad se govori o 
tom vremenu ne može se ne govoriti o postojanju određe-
ne atmosfere, verovanju da se svet može pozitivno izme-
niti, uprkos sve vidljivijim i naglašenijim tendencijama 

357



usmerenih protiv svega pozitivnog što je vera u novi svet 
donosila.

Bunt  koji se tada javio bio je usmeren protiv 
represivnog sistema koji je podržavao tadašnji narastajući 
totalitaristički sloj zamaskiran demokratskim lozinkama. 
Odista ni do današnjeg dana mnogi ne mogu da shvate, a 
o tome sam pisao još pre trideset godina, da sistemi 
između dva svetska rata nisu bili totalitarni, već u 
najboljem slučaju diktatorski, u okviru kojih je još uvek 
život duha bio moguć (kako biste razumeli moguću 
pojavu Platonova, Piljnjaka, braće Strugackih, Iljfa i 
Petrova, Tarkovskog), a da tek u naše vreme mi možemo 
govoriti o pravim totalitarnim sistemima u kojima je 
načelno dozvoljeno i istovremeno ništa od toga, jer sve 
nailazi na nevidljive zabrane. Uostalom, to je još jedan od 
razloga zašto danas više nema velike umetnosti.

Današnji totalitarni sistemi zatvorili su svet. 
Postao je celina, totalitet, mesto koje obuhvata u sebi sve i 
spremno da u sebi sve samelje u najsitnije deliće kako 
ničeg ne bi ostalo što bi moglo da bude koren nečeg 
novog, nekontrolisanog. 

Svet je zatvoren. 
Ako je sve odista tako, tada se opet vraćamo 

onom središnjem iz kojeg polazi naše razmatranje - 
odnosu racionalno stvorenog i umetnički stvorenog, 
odnosu racionalnog i umetničkog. Veštačka inteligencija 
kao sistem upravljanja koji velikom brzinom donosi 
odluke može biti primenjena u različitim oblastima gde je 
potrebno upravljanje i donošenje što ispravnijih odluka 

358



na osnovu velikog mnoštva parametara. U tom smislu 
ona prevazilazi mogućnosti bilo kog pojedinca ili grupe 
ljudi. 

Kako se to odražava na mogućnosti koje postoje u 
procesu stvaranja, posebno u umetnosti? Ima li takav 
sistem sposobnost kreativnog delovanja tako što bi 
mogao da proizvodi novo po uzoru na to kako to čine 
umetnici? To je ovde ne samo osnovno nego i ključno 
pitanje koje se na više načina uvek i uvek, iznova otvara i 
ponavlja. Veštačka inteligencija daleko prevazilazi 
mogućnosti bilo kog pojedinca, možemo reći da se po 
načinu programiranja može približiti razumnom biću, no 
ona i dalje „stvara“ samo iz postojećeg materijala koji ni 
na koji način ne uspeva da prevaziđe. 

Ima entuzijasta koji se sa ovakvim stavom neće 
složiti i koji će insistirati na tome da je moguće i krea-
tivno stvaranje putem digitalnih mašina no, do ovog časa 
mi ne vidimo rezultate koji bi im dali za pravo.

Ljudsko stvaranje, likovno ili pesničko, ma koliko 
bilo primitivno i dalje svojom ingenioznošću odskače od 
svega što je mehanički stvoreno i zadržava svoj zaposed-
nut viši nivo. Ovo se posebno jasno ogleda u savremenom 
muzičkom „stvaralaštvu“, a možda se na najbolju način 
potvrđuje u skromnim rezultatima elektronske muzike 
koju ne slušaju čak ni njeni „stvaraoci“.

Veštačko stvaranje ide ka unapred naznačenim 
ciljevima, no nije sposobno da vidi praktični smisao svoje 
delatnosti. Zato veštačka inteligencija ni nema za zadatak 
ocenu onog što čini niti može donositi vrednosne sudove, 

359



jer oni su mogući i smisleni samo sa stanovišta čoveka 
koji ima sposobnost da stvari poredi i da procenjuje 
njihove odnose. 

Osnovno čovekovo svojstvo sadržano je u odlu-
čivanju i procenjivanju. Nije stoga nimalo slučajno što se 
upravo to osporava ljudima u savremenom društvu. 
Odlučivanje i procenjivanje je stvar nekog drugog, nekog 
ko je ljudima neizvestan, dok se njihova egzistencija ogra-
ničava na jednostavne funkcije koje i nalikuju principima 
veštačke inteligencije. 

Savremeno društvo je digitalizovano, prekriveno 
mrežom vrednosno neutralnih informacija i svi ljudi 
zarobljeni su masom u većini slučajeva njima nepotreb-
nih znanja, zatvoreni u realne a spolja nevidljive ljušture 
koje su se u ranijim vremenima označavale kao monade 
„bez prozora“. 

Lajbnic je govorio da se iz svake monade može 
izdedukovati čitav svet, ali da to može najviši um; danas 
se pojedinci kao monade vide na drugačiji način; oni su 
monade u smislu međusobne izolovanosti i sa krajnje 
smanjenom intersubjektivnom komunikacijom. Sistem 
sve čini da komunikacija bude što više vertikalna i tako 
kontrolisana, a sve manje horizontalna jer bi kao takva 
(međusobnim povezivanjem individua) mogla biti nekon-
trolisana i daleko više subverzivna, pa time i opasna. 

Ako je umetnost izraz komunikacije, ako umet-
nošću ljudi neposredno komuniciraju, ona mora biti 
strogo kontrolisana, jer se može borbom za svoju 
autonomiju oteti i izaći van granica koje joj se u svim 

360



vremenima nameću svođenjem na zabavu, na isključivo 
estetsku ali ne i na noetsku funkciju. Racionalna strana se 
mora prigušivati na strogo određenu meru kako bi se 
sprečio svaki pokušaj destrukcije sistema i relativizovanje 
njegovog smisla koji se spolja nametnut.

Zato je opravdano pitanje: može li razvoj i usa-
vršavanje veštačke inteligencije dovesti do krize sistema 
unutar kojeg je ona nastala? Svaka kriza podrazumeva 
određen zastoj, stanje u kojem se javljaju određeni ne-
redovni odnosi. Sam razvoj veštačke inteligencije tako 
nešto ne podrazumeva, ona se usložnjava dobijanjem 
novih programskih mogućnosti i uvećavanjem svoje 
operativne moći budući da je zasnovana na principu 
trajnog pozitivnog napredovanja. Ona ne „misli“, a ako, 
navodno, misli, to je samo kretanje unutar sebe same. 

Međutim, poznato je da svako napredovanje ne 
mora biti pozitivno, već regresivno i prećeno gubicima 
koji se javljaju na putu; retardiranost takođe može biti 
stanje negativnog napredovanja.

Isto tako, postoji i mogućnost gubitka u napre-
dovanju, o čemu je pre više decenija pisao Ernst Bloh. Do 
tako nečeg dolazi sve vreme napredovanja kad se neke od 
mogućnosti gube a neke druge uzimaju za dominantne i 
vodeće. To je zapravo put samoodređivanja na kojem se 
neko biće ili čitav sistem razvija tako što dobija neka nova 
svojstva a gubi ona za koje se nije pokazao bitan interes.

U takvoj situaciji opravdano je pitanje kako će se 
odvijati odlučivanje unutar nekog sistema kojim upravlja 
veštačka inteligencija. Kako god posmatrali stvari, ne mo-

361



žemo se ne složiti sa tim da je svako kretanje u tom slu-
čaju već programom predodređeno i time bitno ograniče-
no. Isključena je mogućnost „kreativnog ispada“ i dono-
šenje odluke koja bi bila zasnovana na intuiciji. Intuicija i 
inventivnost ne postoje u digitalnom svetu. 

Veštačka inteligencija kreće se u sferi racional-
nog unutar koje je sazdana i ne može dati odgovor na 
pitanja koja su a-logična, ili na prvi pogled apsurdna. 
Mogućnost prevazilaženje teškoće na kreativni način tu 
ne postoji.

Međutim, ne bismo smeli zanemariti jednu 
dimenziju umetnosti koja je u naše doba prisutna: to je 
njena dekadentnost. Defetizam nove umetnosti često se 
svodi na to da se nešto navodno novo pokušava izgraditi 
na ruševinama ranije umetnosti. U tom slučaju umet-
nička dela se razgrađuju na fragmente i iz njih ponovo se 
stvaraju neka „nova“ dela. Tako nešto mogla bi pokušati 
da čini i veštačka inteligencija, kada pred njom ipak, ne bi 
postojala i jedna latentna i nepremostiva prepreka, a to je 
princip izbora: kako izabrati šta je u onom ranije prihva-
ćenom za umetničko delopotrebno sad razgraditi i koje 
delove uzeti za gradnju tog „novog“ koje bi se trebalo 
suprotstaviti ljudskom građenju. 

Umetnost uvek podrazumeva izbor i mogućnost 
odlučivanja; takva vrsta slobode svojstvena je isključivo 
čoveku i ne može se ni na kojim način ugraditi u digitalne 
sisteme; sve o čemu bi oni mogli „odlučiti“, svodi se na 
kretanje najkraćim putevima koje određuju racionalni 
principi. Kakva je svest o njima – otvoreno je pitanje.

362



Prisustvo stvari jeste nesporno, ali same po sebi 
one ne postoje. Da bi se o njima moglo govoriti pret-
postavlja se da postoji neko ko će o njima govoriti. 
Veštačka inteligencija pretpostavlja sredstva kojima će 
moći manipulisati, odnosno upravljati na osnovu zadatih 
joj ciljeva. Njeno osnovno svojstvo je širenje uticaja i 
prekrivanje prividno još nezaposednutog prostora. Među 
prvim stvarima, jeste pitanje o kakvom je uticaju reč, či-
me to utiču, i u kom smeru, sredstva masovne komunika-
cije kojima sve više upravlja veštačka inteligencija.

U prvom planu jeste svest ljudi, pogled na svet, a 
pre svega samopercepcija, osećanje sebe i smisla svog 
postojanja u svetu. Osnovi cilj Sistema je uspostavljanje 
jedinstvenog pogleda na svet, omogućavanje jednog 
jedinog načina da se svet vidi i razume. Ljudi moraju biti 
isti, moraju gledati jednako, moraju jednako o svemu 
suditi. Niko ne sme imati svoj stav, svoje uverenje, niti ga 
zastupati idući „protiv struje“. Glavni cilj Sistema je 
izgradnja takvih jedinstvenih pogleda koji se potom mogu 
proglasiti kao jedina legitimna merila. Samo u tom 
slučaju, kad se nad ljudima ima apsolutna vlast, moguće 
je upravljanje od strane najviše vlasti koja van sebe nema 
ništa i ne vidi ni u čemu drugom smisao no u svom samo-
potvrđivanju.

Svaka vlast teži održavanju stabilnosti koja joj 
omogućuje nesmetano upravljanje. Veštačka inteligencija 
u tom smislu je idealna produžena ruka svake vlasti i 
njenog potvrđivanja u svetu kao totalitetu i zato idealno 
sredstvo parazitiranja nad ljudskim umovima. Što je 

363



razvijenija, što efektnije prodire u sve pore društvenog 
života i čovekovu svest determinišući mu većinu njegovih 
potreba (prethodno od društva nametnutih), veštačka 
inteligencija je sigurnije uporište vlasti u njenom zahva-
tanju celokupnog spoljašnjeg sveta i sprečavanju svakog 
mogućeg otpora koji bi bio usmeren na promenu smera 
koji se naziva „društveni razvoj“.

Tako se još jednom potvrđuje stav da je veštačka 
inteligencija proizvod računajućeg uma i strogo determi-
nisana njegovim pragmatičnim potrebama. Ona ne dos-
peva do odredaba moderne umetnosti i ljudske egzi-
stencije, kao što su patnja, tuga, praznina, izgubljenost, 
zaborav ili zabluda, i ne može ih „misliti“ niti „razumeti“; 
ona samo „odrađuje“ ono što joj je propisano i zadato. 

Ako je moderna umetnost u svojoj biti tragična, 
noseći u sebi svest o tragičnosti svega što postoji i pose-
bno tragičnosti čovekove situacije u svetu, kako je to 
tvrdio Dragan Jeremić, do te i takve tragičnosti veštačka 
inteligencija ne može dosegnuti, a čak kada bi i mogla 
više, no što uopšte može, ona bi bila samo optimistična, 
zadovoljna svojom uspešnošću u vršenju dobijenih 
zadataka i upornošću u njihovom izvršavanju. 

U svetu lišenom svesti o transcendenciju i 
mogućnosti postojanja transcendentnog, svesnom 
prolaznosti i neminovnosti kraja iza kojeg su samo 
praznina i ništa, umetnost biva prinuđena da se okrene 
samoj sebi da počne misliti sebe iz sebe jer dalje od sebe 
ne mođe dospeti. 

364



Takvo mišljenje bez oslonca u nečem večnom i 
nepromenljivom, izloženo vihornim promenama koje 
vladaju svakodnevicom ne može biti lišeno sumnje. A 
sumnja svojom podrivnom ekspanzijom širi se, zahvata 
sve čega se dotakne ili ka čemu se usmeri. Ljudi poste-
peno shvataju da ostaju bez oslonca, da sve može biti na 
razne načine, jednako, ali i drugačije. Takvo stanje izaziva 
depresiju, apatičnost i nezadovoljstvo, nesigurnost, para-
lizovanost svakog mogućeg delovanja. Ljudi ne osećaju da 
se nalaze u za njih pripremljenoj beskrajnoj praznini iz-
građenoj u ovostranosti. 

Umetničko stvaralaštvo nije danas tema dana. Da 
bi se moglo stvarati potrebna je sloboda, ne samo fizička 
već i duhovna. Neophodna je sloboda mišljenja i pravo na 
slobodan izbor i odlučivanje koje neće biti pod senkom 
latentne prisile koju manjina nastoji da nametne većini, a 
onda većina manjini koju čine umetnici i poštovaoci 
njihovih dela.

Možda je lakovernost jedna od blagorodnih 
ljudskih osobina; možda upravo ona omogućuje ljudima 
da preživljavaju nedaće i da ne krenu prevremeno u pred-
određenu im tišinu. Umetnost nas čuva da ne bismo 
propali od istine – govorio je Niče. Biće da je u današ-
njem svetu sve suprotno tome. Ne zato što više nismo 
sigurni u to šta je Niče u času kad je to pisao imao u vidu, 
već stoga, što danas umetnost ne zna više šta će s istinom, 
jer ne zna se više šta je zapravo istina.

Istina ima mnoštvo značenja i načina na koji se 
ona može izraziti s obzirom na čovekovo odnošenje 

365



prema svetu. Tradicionalna određenja istine više nisu 
funkcionalna i na njih se više niko ne poziva. Svako pod 
istinom misli ono što on hoće i „istina“ ima koliko i onih 
koji se na nju pozivaju. Vreme istine, kao i vreme 
umetnosti je prošlo.

24. Destruktivna bit umetnosti

Nalazeći se u opoziciji spram sveg postojećeg i 
uobičajenog, umetnost u svim vremenima privlači na 
sebe pažnju kako onih koji je podržavaju, tako i onih koji 
je osporavaju. Ma šta mislili o njoj, ma kako se spram nje 
odnosili ljudi su prinuđeni da imaju svoj stav kad je reč o 
umetnosti i njenim delima.  Umetnost sve vreme gradi 
svoj stav spram drugih sfera duha, i njena dela svoj kri-
tički stav, često beskompromisan, iznose na uvid javnosti, 
pri čemu su umetnici često svesni da mogu izazvati spram 
sebe mnoštvo negativnih stavova i ponekad dugotrajnu 
osudu u stanju neprijatnosti.

Političari ne vole umetnike, mada se u svojim 
kratkoročnim potezima često vode njihovim strategijama. 
Oni nisu umetnici, kao što ni umetnici, kao ni mislioci, ne 
mogu biti političari i zato se Platonov izlet u politiku zavr-
šio porazno po njega, mada mu to nije smetalo da blisko 
misli filozofiju i vladanje.

S druge strane, ne može se reći da umetnici vole 
političare, premda često životom od njih zavise. Umetnici 
svoje delo vide kao predmet komunikacije, kao nešto što 
ne postoji ako se ne obraća publici i ako nema svoju pub-

366



liku. U tome se krije koliko osnovna teškoća, toliko zamka 
u koju umetnici često upadaju.

Približavanjem političarima koje odlikuje prag-
matizam, proračun i nepostojanje prijateljstva, umetnici 
često rizikuju da dožive sudbinu Ikara, zavarani da mogu 
menjati svet, dugo ne bivajući svesni da će im prvom 
prilikom krila biti spaljena. 

Oni ne shvataju da ne mogu ništa, i da njihovo 
mišljenje političarima nije ni od kakvog značaja; jedino 
što se može desiti to je da na kratko vreme budu upot-
rebljeni, odnosno zloupotrebljeni i da potom, zbog neko-
liko trenutaka života u ošamućujućoj iluziji, ostatak ži-
vota provedu obeleženi ili prokaženi kad se pokaže 
zabludnost njihovog angažmana. Nijedna grupa ljudi ne 
može biti tako lako i dobro izmanipulisana i izigrana kao 
što su to umetnici.

Jedino što umetnici mogu, to je da ostanu verni 
umetnosti i da nikud ne izlaze iz nje, spremni da ne čine 
nikakve kompromise koji će im potom baciti senku na 
ostatak života. Teško je živeti takav duhovni život po 
strani od običnog sveta s kojim su umetnici neposredno 
vezani, no, to je cena koja se mora platiti ako su se odlu-
čili da se bave umetnošću, da žive za nju, odbijajući da 
budu puki apologeti postojećih odnosa koje je izgrađeno 
od strane vladajuće manjine. 

Umetnici moraju biti sve vreme svesni destruk-
tivne moći umetnosti, kritičke dimenzije kojom se ona 
izdvaja i distancira od drugih oblasti u kojima ljudska 

367



delatnost dolazi do svog punog izražaja u oblikovanju 
okolnog sveta i života u njemu. 

Destruktivnu moć može imati i veštačka inteli-
gencija, to zavisi isključivo od volje i namere ljudi koji su 
je programirali. Razlika je samo u tome što destruktiv-
nost umetnosti ima uvek pozitivnu konotaciju i usmerena 
je prevladavanju onog lošeg i gradnji boljeg sveta (ako je 
takav danas još uopšte moguć). 

25. Umetnost kao generator apsurda

Umetnost ne postoji radi odbrane racionalnosti. 
Davno je istaknuto da umetnička dela pripadaju i oblasti 
estetskog, koja jeste u istoj ravni s logičkim, ali naspram 
njega, nastojeći da se s njim ne ukrsti. U gradnji umet-
ničkog dela postoji niz razložnih, racionalnih, logičkih 
koraka, ali oni ne vode i takvim rezultatima. Umetnost 
često staje u odbranu apsurda koji se ne može prevazići 
racionalnim strategijama, ali je neophodan, budući da 
svojim postojanjem na najpregnantniji način dovodi u 
pitanje neproblematičnost realnosti.

Spremnošću da gradi posve drugu stvarnost, svet 
drugih merila i odnosa, umetnost zasnovana na principu 
a-logičnosti uvek zadržava svoj kritički, destruktivni 
odnos spram postojećeg kojem svi po inerciji hoće dati 
makar uslovni smisao kako bi sebe zavarali da žive u 
sigurnosti i da realnost koju vide jeste ne samo jedina 
moguća već upravo samo njihova.

368



Za razliku od ustaljenih klišea u koje zapada 
svakodnevno ponašanje ljudi, umetnost nastoji da ih 
probudi iz prividnog sna tako što će ponuditi nove 
obrasce i formule po kojima se svet razumeva na drugačiji 
način. Onom svakodnevnom suprotstavlja se ono 
apsurdno ne zbog toga što je takvo po opredelenju, već 
stoga što ga ljudi drugačije vide u poređenju s onim 
poznatim i naviknutim, sa onim što prihvatljivo bez 
ikakvih dodatnih napora koji bi se morali uložiti da se 
razume zašto je upravo to njima svakodnevno jedino 
važeće za njihov opstanak, a ne nešto drugo što može 
postojati van sistema koji nameće svakodnevica.

26. Umetnost kao trajno stanje stvari

U više navrata nastojao sam da protumačim  toli-
ko navođeni stav o kraju umetnosti, iako ga srećemo po 
prvi put u Hegelovim predavanjima iz estetike pre ravno 
dve stotine godina i potom bio mnoštvo pzta navođen, 
tumačen i interpretiran na mnoštvo različitih načina. 
Hegel je na predavanjima rekao da umetnost po svom 
bitnom određenju pripada prošlosti, što ne znači da se u 
budućnosti neće možda stvoriti velika dela, možda, 
remek-dela.

Hegel nije govorio da umetnosti neće biti, već da 
ona više nije odlučujuća za ljudski opstanak, kao što to 
beše u ranijim vremenima; hteo je reći da istina više ne 
počiva u religiji ili umetnosti, već u pojmu, odnosno u 
nauci. Odlučujuća za ljudski opstanak danas je nauka, a 

369



ne umetnost koja i dalje može da pruža okrepljenje duši, 
ali ne i uvid u ono najviše.

Koliko je ovaj Hegelov stav u vreme posle njega 
postao diskutabilan i ne jednoznačno prihvatan, kazuju 
nam i reči Hajdegera iz Pogovora njegovog svima 
poznatog spisa o umetnosti gde on kaže da konačni sud o 
Hegelovom stavu još nije donet.

Upravo u takvoj situaciji mogući su različiti 
stavovi o umetnosti i njenoj sudbini, možda i protivrečni 
no ne i uzajamno isključivi. Danas postoje različita shva-
tanja o umetnosti i različito o njoj govore stvaraoci, ili 
njeni obožavaoci. Pobornika umetnosti kao i anti-umet-
nosti ima mnogo, daleko više strasnosti u argumentacija-
ma od moguće tolerantnosti koju bi trebalo imati u 
razgovorima o njoj. 

Nezavisno od toga u kom smeri idu sporovi, da li 
se umetnost brani ili tvrdokorno opovrgava, jedno je 
sigurno: ona postoji i živa je dok budi pitanja, pre svega 
ona pitanja koja postavljaju ponajpre mislioci kako je to 
smatrao Hartman, ističući da se estetika ne piše ni za 
stvaraoce ni za ljubitelje umetnosti, već za one treće, za 
mislioce kojima je ponašanje i jednih i drugih zagonetno. 

Oni koji danas umetnost i njen značaj dovode u 
pitanje, nastoje ukazati na njen istoričan, prolazan karak-
ter, ističu da je ona na pravi način postojala samo u jed-
nom periodu ljudske istorije, i da danas ljudi mogu živeti 
bez umetnosti kao što su to činili i u vreme nastajanja 
kulture.

370



U isto vreme, pobornici nužnosti postojanja 
umetnosti i potrebe za njom i toga da ona u svakom 
slučaju postoji, navode nesmanjenu umetničku 
produkciju u naše vreme i sve razvijeniju umetničku 
industriju.

I jedni i drugi su verovatno u pravu. Što se prvih 
tiče, s njima se možemo složiti u tome da umetnost više 
nije tema dana, kako je to govorio već Hegel, a što se 
drugih tiče, niko im ne može osporiti pravo na stvaranje 
dela koja liče na dela iz epohe umetnosti. 

Ono što se isto tako ne može osporiti to je drugi 
način vremenitosti i egzistencije umetničkih dela, neza-
visno od toga da li je reč o delima umetnosti ili anti-
umetnosti. 

Transgredijentnost umetničkih dela, njihova 
sposobnost da prelaze iz jedne epohe u drugu, a koja je 
bila trajna tema estetičkih promišljanja našeg značajnog a 
danas nepravedno zaboravljenog filozofa Milana Damnja-
novića, obezbeđuje umetnosti i njenim objektima pose-
ban status i stoga njen opstanak vidim kao trajno stanje 
stvari, nezavisno od svih sporova koji se oko nje sve 
vreme vode.

Da s umetnošću danas nije nešto u redu, to jeste; 
da s estetikom, takođe, nije sve najbolje, i to jeste. Ali to 
je stanje našeg vremena, situacija u kojoj živimo i mišlje-
nje umetnosti ostaje tema dana čak i u trenucima kad nje-
no značenje bledi i preti da sve što jeste, a ne samo umet-
nost, prevede u prazninu.

371



27. Epilog

Ovaj tekst započet je tematizovanjem pitanja o 
odnosu umetnosti i veštačke inteligencije i trebalo bi da 
se tim pitanjem i završi. Osnovni problem koji se ovde 
pojavio beše sadržan u pitanju u kojoj meri veštačka 
inteligencija može biti kreativna da bi mogla tvoriti 
umetnička dela.

Pokazalo se da veštačka inteligencija može u 
nekim aspektima nadmašiti čoveka, posebno manipuli-
sanjem mnoštvom informacija koje može posedovati, ali 
da ne može na kreativan način odgovoriti na pitanja koja 
joj se postavljaju.

Znam da će ovakav sud izazvati lavinu suprotnih 
sudova i negativnih komentara; za tako nešto bilo je pri-
like dovoljno tokom dosadašnjeg izlaganja. Nije nimalo 
lako priznati poraz racionalnosti pred inventivnošću i 
stvaralačkim, lucidnim rešenjima koja se mogu pružiti na 
čak najjednostavnija pitanja. 

Umetnost uvek ostaje u prednosti, čak i u situaciji 
kad ima bezmerno manje elemenata za građenje kreativ-
nog odgovora. Ne kažem da ona dominira današnjim sve-
tom, ali u svakom slučaju uvek je ispred svih dela zasno-
vanih na programiranim rešenjima.

Veštačka inteligencija postiže u oblastima za koje 
je stvorena beskrajno bitne, važne rezultate, bez kojih čo-
večanstvo možda i ne bi moglo dalje da se razvija. Ona 
omogućuje brzi progres i tamo gde bi bez nje bilo potreb-
no mnogo stoleća da prođe.

372



Ali, ona ne može rešavati ona pitanja koja otvara 
pred sobom ljudski duh, ona ne može kreativno da reši 
ma koji problem jer kreativnost nema digitalnu, računsku 
prirodu.

Upravo stoga, umetnost nam daje jedan drugačiji 
pogled na svet, noseći u sebi strategije življenja i preži-
vljavanja usmerenim onom što je večno i jedino veliko s 
obe strane bivstvovanja.

373



23. Vreme drugog sveta

Mislim da o vremenu kao vremenu više ne treba 
pisati. O njemu je toliko spisa sačuvano (mada je to nez-
natan deo od onog što je bilo napisano), da sve ne bi stalo 
ni u najveću biblioteku, da se sve kazano o vremenu kao 
fenomenu ne može više savladati i ima se osećaj kakav je 
verovatno imao čovek nalazeći se u Aleksandrijskoj bibli-
oteci u doba njenog najvišeg procvata. 

Filozofski govoriti o vremenu danas isto je što i 
govoriti o filozofiji u vreme poslednjih dana Atinske ško-
le, kad se nakupilo toliko znanja u doba njenog posled-
njeg dijadoha Damaskina nakon povratka iz Sirije, da tim 
korpusom znanja više niko nije mogao vladati u pokušaju 
stvaranja neke nove, više sinteze. I nije bitno to što su 
filozofima povratnicima bila vraćena sva prava, imanja, 
pravo na izražavanje njihovih verovanja; oni više nisu 
mogli ići mišljenjem dalje, nisu mogli misaono da zahva-
taju svet koji im je u svojoj beskonačnosti sve više izmi-
cao, nalik prostoru kojem više nisu videli granice jer ga 
Herkulovi stubovi više nisu ograničavali. 

Ne videvši više krajeve sveta, nisu mogli videti ni 
krajeve znanja kojim je isti trebalo da bude obuhvaćen. 
Poslednji Atinski filozofi behu sami od sebe osuđeni na 
novo progonstvo (poput Simplicija) ili na ostanak usred 
Atine za kojom su u Damasku toliko patili. Ta Atina više 
nije bila njihova Atina, ali ni oni njeni filozofi. Svet je i 
njima postao drugi svet, isto kao što je i vreme postalo 
drugo vreme, njima nepoznato.

374



Ponekad se govorilo kako je došlo do promene pog-
leda na svet običnih ljudi, kako je njima ovladala nova 
religija koja se tad agresivno širila poznatim svetom. No 
nije stvar u tome. Nije hrišćanstvo urušilo filozofiju; nju 
je urušila ona sama. Došao je čas da je mišljenje došlo do 
svoga kraja, da mu je bio potreban jedan novi početak, a 
taj niti se mogao naći niti zamisliti oslanjanjem na sve 
poznato. Bilo je potrebno da se izmeni samo vreme, da u 
jednoj velikoj pauzi dođe do obrata iz kojeg će na nov 
način progovoriti ono staro čineći se pritom svima i 
novim i nepoznatim. A staro u novom ruhu koje se kao 
staro ne da prepoznati to je najveći izazov koji nam 
spekulativno mišljenje običnih stvari na granici novog 
sveta i novog vremena unutar onog gde jesmo može 
prirediti.

Danas se o vremenu može govoriti možda samo još 
sa svešću o njegovom odsustvu. Svo vreme do naših dana 
u svom trajanju ako ga tako shvatamo, imalo je svoj smi-
sao koji se manifestovao na različite načine koji su u raz-
nim epohama bili različito shvatani. Ljudi su posedovali 
neku vrstu samouverenosti, nekog urođenog optimizma, 
nisu shvatali da znanja imaju svoje granice, da ni koriš-
ćenje veštačke inteligencije nije ni od kakve presudne 
pomoći. Bili su još uvek optimistički nastrojeni i njima je 
vladala samouverenost, vera da svet znanja može se širiti 
i da pred njim nema prepreka. 

Življenje u svetu kad vreme više ne možemo razu-
meti, a kamo li kontrolisati sebe u njegovim sada nepos-
tojećim granicama samo je još jedan znak da smo zašli u 

375



jedno novo doba različito od svih prethodnih, da živimo 
nama nepoznat život koji niti razumemo niti mu osećamo 
puls s kojim bi trebalo da se saglašavamo.

Zato se govori o drugom svetu, govori se o vremenu 
posle znanog nam vremena, o vremenu bitno različitom 
od onog koje su ljudi imali u vidu kad su govorili o njemu 
misleći da ga znaju kao nešto što je jasno samo po sebi, ili 
o njemu ništa nisu ni znali, jer im nije bilo tema koja bi 
zaokupljala njihove životne misli. Stoga, ovo naše novo 
vreme nije ni ne-vreme, ni neko anti-vreme ni nešto 
nama na bilo koji način poznato, razumljivo, jer samo po 
sebi nije ni na koji od dosad nam poznatih načina odred-
ljivo. 

Upravo stoga, to naše navodno vreme znak je da 
smo na putu u jedan drugi svet gde vladaju drugi zakoni i 
gde postoje druge pojave za koje mi nemamo pojmove i 
primena starog, znanog nam jezika može nas samo voditi 
u zabludu stvarajući iluziju da mi taj novi nadolazeći svet 
razumemo; mi se nalazimo na putu, i nalaženje na putu 
nije odlika samo nas, budući da su i drugi bili i živeli naj-
veći deo svog trajanja na putu u novo, ali njihovo putova-
nje imalo je posve druge posledice. Oni su u novom nala-
zili objašnjenja koja su tražili i, oslanjajući se na njih, 
mogli su sebi da postave nova pitanja koja su ih vodila na 
sledeće putovanje u najdubljem uverenju da se i dalje 
kreću unutar istog ali jedinog sveta. Ta jedinost sveta 
sada je takođe dovedena u pitanje. 

Svet, u koji živeći stupamo, drugi je svet, različit od 
onog iz kojeg nismo do kraja istupili. Nalazimo se na 

376



razmeđi, još uvek u neodređenosti - ni tu ni tamo; ono što 
razumemo i znamo, ono je prošlo, ali oslanjanje na njega i 
strategije kojima smo unutar njega operisali više nam ne 
pomažu da razumemo novo i da se snađemo u razume-
vanju njegovog nadolaženja, jer, to novo, još nije novo u 
pravom smislu budući da svojim nadolaženjem sve poz-
nato pretvara nam se tek u relativno poznato. Znak 
znakova novog vremena je neodređenost.

Sve ovo moglo bi se protumačiti i na jedan drugači-
ji način. Novog, budućeg vremena možda i ima ali mi ne-
mamo nikakvo iskustvo o njemu, jer ono nema nikakav 
odnos spram prošlog, dok mi za njega nemamo odgova-
rajući pojam kojim bi imenovali stanje koje ono sačinjava. 
Ono što je potpuno novo, za nas je nesaznatljivo i ne 
možemo ga razumeti jer nemamo ničeg s čim bismo ga 
mogli porediti. Upravo stoga, život u novom i nepozna-
tom je život koliko u neizvesnom toliko u nesvesnom; 
život u stanju u kojem se nalazimo nema elemente pore-
đenja; to omogućuje čoveku lebdenje u praznini, nesves-
nost odnosa spram drugih, apsolutnu neodgovornost. 

A iz toga sledi samo jedna posledica: sve je moguće 
jer mi smo niko i ništa. Vreme jeste, ali to nije naše vre-
me; mi nemamo ni sebe pa time ni sebe u vremenu, a bez 
nas i sam prostor ne postoji. To vodi kraju ovog sveta kao 
monade koja je iscrpla sebe i prelaskom u ništa neće 
izmeniti konstelaciju među drugim svetovima unutar 
kosmosa, ali, o tome ćemo govoriti u narednom poglavlju.

Zasad, dovoljno je imati na umu da kazujući kako 
živimo u sada, još ništa nismo rekli; doduše, rekli smo 

377



nešto što je nekad bilo svima razumljivo, ali, danas ono 
malo znači i njim se ne određuje više ništa. Mi smo u 
ničemu, ali to ne shvatamo; za svest o tome vreme tek 
dolazi i znaćemo intuitivno da tako s mirom ga dočeka-
mo, sami sa sobom, ne pripadajući ničem ograničavaju-
ćem. 

Upravo zato, velika je verovatnoća da ta nepripad-
nost bilo čemu osnovna je karakteristika novog u koje su 
nas uvukle nove tehnologije i novi mediji, pretvarajući 
nas u bezindividualne pojedince lišene ma kakvog iden-
titeta, u osobe bez svojstava, u bića koja ne da više ne 
misle na druge i svet oko sebe, već više nemaju odnos ni 
prema sebi samima. Kraj jeste, ali on traje i u njegovom 
trajanju dovoljno je vremena da sebe u praznini razu-
memo. 

U prvi plan dospelo je jedno novo svojstvo karak-
teristično za sve danas koji žive a ne misle: ravnodušnost; 
reč je o drugoj strani bezdušnosti koja je odavno prepla-
vila ljudsku zajednicu. Ono što se ranije nazivalo druš-
tvom, postoji i dalje, ali sa potpuno novim svojstvima, 
postoji bez svih sociološlih ali i ontoloških odredaba 
potpuno drugačije od svega prethodnog i s pravom se 
postavlja pitanje zašto se taj pojam iz prošlih vremena još 
uvek koristi u tom rasplinutom, potpuno neodređenom 
obliku, ali, i kako nazvati taj skup osoba što nas okružuju 
kao i njihovih međuodnosa u svetu koji je nov do te mere 
da im ne pripada. 

378



Vreme drugog sveta menja sve: poznato postaje 
nepoznato, a ono što su neki smatrali najmračnijim što bi 
se moglo dogoditi, nečim što bi se moralo po svaku cenu 
izbeći, postalo je realnost i forma života koju svi bezpo-
govorno prihvataju živeći s novim iskustvom da granice 
ničeg ne postoje, jer ništa je beskonačno, s jednim jedi-
nim svojstvom da sve postojeće može da guta a da pritom 
još nečeg ipak iza njega ima, nešto za koje nemamo ni 
pojmove ni reči, nešto što se ne da zamisliti ni pojmiti ali 
što ipak jeste na način da samo kao takvo nije ni u onto-
loškom ni u novom metafizičkom smislu.

379



24. κόσμος i φύσις

Ostalo mi je poslednje pitanje na koje bih morao 
ovde dati koliko-toliko razložan odgovor na većinu stavo-
va koji su u ranijim mojim radovima ostali bez konačnog 
ili jasnog objašnjenja, i to ne zbog drugih, već zbog sebe, 
kako bi moje tumačenje odnosa starog i novog doveo do 
nekog razložno mogućeg krajnjeg rešenja koje uprkos 
mojim naporima i željama ostaje privremeno, no ovog 
časa relativno prihvatljivo, jer, možda će ono što još ne 
znamo verovatno uskoro, u novom svetlu sve neiskazano i 
nezapisano, pojasniti lebdeći u vazduhu i razrešiti na 
drugačiji, svima razumljiv način. A reč je o kontekstu 
svega napisanog a ostalog u sferi neizrecivog.

Kad danas govorimo o prirodi, mi mislimo i 
koristimo taj pojam na novovekovni način, ne kao način 
prisustvovanja (ο σίαὐ ), ne na način kako su su taj pojam  
(φύσις) mislili stari Grci, kao ono što karakteriše bivstvu-
juće kao takvo, kao ono samo bivstvujuće, kao bivstvujuće 
u celini, već mislimo na način koji nam dolazi iz hrišćan-
ske tradicije; prirodu vidimo kao nešto što nam je dato, 
kao nešto što kao takvo jeste, kao nešto čiji smo deo, i u 
isto vreme, nešto čemu smo suprotstavljeni i što savlađu-
jemo radom. 

Jedno je izvesno: u raznim epohama pojam priro-
de (φύσις) ima različita značenja, ali načešće je ono kojim 
se ukazuje na nešto što nam je suprotstavljeno, nešto što 
je naspram nas, mada smo i mi njegov sastavni deo. Ako 

380



u izvornom značenju reči priroda i dalje odzvanja eho 
shvatanja o bivstvujućem u celini, mi danas prirodu shva-
tamo na krajnje fizikalistički način i to novovekovno 
shvatanje određuje naš odnos spram prirode bez obzira 
na to koliko je on stran grčkom duhu. 

Vaskrsnuti staro značenje i uvesti ga u današnje 
vreme nije moguće. Mi živimo u prirodi, sa prirodom i u 
suprotstavljanju njoj. Mi stvari vidimo drugačije no oni 
koji su prvi govorili o prirodi. Naša priroda nije njihova 
priroda. Martin Hajdeger je dao sjajno razjašnjenje poj-
ma φύσις izloženog u drugoj knjizi Aristotelove Fizike (B, 
1), ističući pritom to Stagiraninovo delo kao „fundamen-
talnu knjigu zapadne filozofije“, ali, iako mi danas imamo 
uvid u prvobitno značenje i genezu  pomenutog pojma, 
mi ga koristimo u našem vremenu na bitno drugačiji 
način, a to važi i za sva mesta u mojim radovima gde sam 
govorio o prirodi, posebno o odnosu čoveka i prirode.

Kada sam pisao o čoveku i prirodi, imao sam u 
vidu celinu svega, ono što bi se moglo nazvati svetom. 
Svet je bio celina onog što jeste, ograničena horizontom, 
van čega nema ničeg. Tu celinu fizičari i kosmolozi 
nazivali su različito, obično skupom galaksija; neki su čak 
davali i proračune veličine skupa svih galaksija unutar 
ovog našeg sveta koju su nazivali svemirom, a neki su 
njegov nastanak objašnjavali prvobitnim praskom i 
teorijom inflacije a osnovne jedinice sveta superstruna-
ma. Kako je odnos superstrune i elektrona, po proraču-
nima savremenih fizičara bio srazmeran odnosu elektro-
na i galaksije, jasno je da su u tom slučaju otpadala sva 

381



dokazivanja postavljanih hipoteza i da su hipoteze 
ostajale večno hipoteze jer metodama fizike nisu bile 
dokazive. 

Zato sam ja sve te hipoteze sravnjivao s umetnič-
kim delima a predstavnike matematičke fizike ili fizičke 
matematike smatrao umetnicima jer se ni oni sami nisu 
mogli dogovoriti o nazivu discipline kojom se bave. Sva 
dosadašnja novovekovna fizika počivala je na dokazima (i 
time se razlikovala od matematike), i sada je došla do 
svojih granica, jer niz hipoteza jesu praktično i trajno 
tehnički nedokazive;  to se odnosi prvenstveno na nove 
hipoteze koje zahtevaju neizvodljive načine dokazivanja 
novih hipoteza jer bi se one mogle dokazati samo u 
slučaju postojanja kolajdera veličine naše galaksije.

Tako je, ponavljam, moguće većinu savremenih 
naučnika, posebno fizičara, smatrati modernim umet-
nicima, jer njihove hipoteze imaju u sebi i sklad i lepotu, 
ali se ne daju dokazati i pre pripadaju umetnosti (u sav-
remenom smislu te reči) no novoj nauci. U savremenoj 
nauci koja počiva na određenoj vrsti dokazivanja ostale su 
naučne u prvom redu genetika i neurologija pred kojima 
je navodno svetla budućnost (kakva, to još ne znamo), jer 
pred njima se stalno otvaraju novi mogući prostori 
istraživanja dok se njihove hipoteze mogu još uvek 
eksperimentalno i potvrditi. 

Jasno je da savremena nauka počiva na drugim 
osnovama no antička, tu se posebno misli na način do-
kazivanja. Antička nauka bila je bliska umetnosti u dana-
šnjem značenju reči i zato su stari Grci jednim pojmom 

382



τέχνη označavali sve ono za šta mi danas koristimo pose-
bne izraze: umetnost (u smislu proizvođenja), zanate, i 
nauke. Sve ovo je svima poznato i istorija pomenutog 
pojma kao i njegovo razlaganje potom narednih vekova. 
Zato se često ima osećaj da se vraćamo unazad, da iznova 
čitamo prve grčke mislioce, samo u novom ključu, jedino 
sa više, sofisticiranijom terminologijom koja odgovara 
našem vremenu.

Ako na taj način posmatramo stvari, ovde bih se 
pre zadržao na jednoj razlici koju sam na nekim mestima 
pokušao da primenjujem a to je razlika između pojmova 
naznačenih u naslovu. Razlika između kosmosa i sveta 
(pri čemu svemir koristim kao sinonim za skup nama 
poznatih galaksija u njemu, omeđen njima, konačan).

Kad govorim o kosmosu koji je večit i jedan i u 
sebi sadrži mnogo svetova (zapravo svemira) onda, u tom 
slučaju svetova ima mnogo i oni su prolazni, nastaju i 
propadaju; ideja o tome je prastara, nalazimo je kod 
Demokrita kojeg Platon nije voleo pa ga u svojim spisima 
(koji su nam sačuvani) i ne pominje, ako izuzmemo dve 
aluzije na velikog Abderićanina, čije je spise Aristotelov 
učitelj želeo da sakupi i spali. 

Nama ovo razlikovanje biva interesantno, jer ga u 
sličnoj formi srećemo i u savremenoj kosmologiji, a imam 
u vidu posebno radove Andreja Lindea i njegovu inflaci-
onu teoriju. Savremeni naučnici, posebno fizičari, neće 
voleti ovo o čemu pišem, ali, dolazi vreme oslobađanja od 
dogmatizma, vreme kad će sami morati da preformulišu 
svoje predstave na osnovu novih hipoteza poput one koja 

383

https://en.wiktionary.org/wiki/%CF%84%CE%AD%CF%87%CE%BD%CE%B7#Greek


je već poznata kao Kalabi-Jau, ili onih Edvarda Vitena ili 
upravo pomenutog Andreja Lindea. 

Odista teško je objasniti sam početak nastanka 
sveta, mada odgovore nalazimo u u najstarijim vremeni-
ma i srednjem veku: reč je o problemu svetlosti, njegovog 
nastanka, širenja a pre svega njegove prirode kako ga 
tumeče sv. Vasilije Veliki i posebno Jovan Grosetest čiji 
rad De lume smatram i danas posebno aktuelnim, ali, 
malo promišljenim. 

No, oba pomenuta izvora imaju u vidu stvaranje 
jednog sveta. Ne može se izbeći jeretička misao da takvih 
momenata stvaranja ima mnogo, uostalom „jeretici su so 
zemlje“, a ja govorim iz ugla moderne estetike koju nauč-
nici skloni samo egzaktnom dokazivanju ne uzimaju za 
nešto ozbiljno, mada se ja ne ne ustručavam da se na 
njihove radove oslanjam jer ih poštujem nalazeći u 
njihovim radovima savremeni smisao prastarih ideja koje 
govore možda primitivnijim i drugačijim jezikom, ali 
govore o istom.

Uvođenjem ideja koje polaze od Demokrita o jed-
nom svetu u kojem ima beskonačno svetova (za taj jedan 
svet koji je večan i beskonačan, ja zadržavam upravo izraz 
kosmos (κόσμος), kako bih sačuvao razliku spram 
mnoštva drugih svetova koje bismo mogli zamisliti kao 
mehuriće u čaši šampanjca pri čemu bi čaša bila para-
digma večnog kosmosa u kojem nastaju u nestaju razni 
svetovi, pri čemu bi jedan od njih bio ovaj naš. Taj saču-
vani fragment Demokrita, koji se oslanja po svemu sudeći 
na Leukipa, posebno je interesantan; on govori „da su 

384



svetovi neograničeni i različiti po veličini. U nekima da 
nema Sunca ni Meseca, u nekima da su oni veći nego kod 
nas, a u nekima da ih ima više. Da su udaljenosti među 
svetovima nejednake, pa negde ima više svetova, negde 
manje, neki rastu, neki su na svome vrhuncu, a neki 
propadaju, negde nastaju a negde nestaju. Oni nastaju 
zbog međusobnih sudara. Neki su svetovi bez živih bića, 
bilja i svake vlage. (…) Svet se razvija sve dok ne može 
ništa više primati spolja“ (Dils, Demokrit, 68, 40).

Ovakvo shvatanje moglo bi se naći u saglasju i s 
teorijama jednog dela novih kosmologa koji govore o 
beskonačnom i večnom svetu (dakle kosmosu) i mnoštvu 
svetova, poput ovog našeg u njemu, koji nastaju i nestaju 
putem velikog praska, a koje oni nazivaju megagalaksi-
jama. Dakle, u novoj terminologiji, postoji kosmos sa 
beskonačno mnogo svetova (megagalaksija) koji nastaju i 
nestaju, a kakav je i ovaj naš. Ovakvo shvatanje može biti 
i biva osporavano, ali ni druga njemu različita tumačenja 
nisu dokazana. 

Teoriju velikog praska u poslednje vreme 
prihvataju katolici, protestanti i muslimani (koji dokaz 
čak nalaze u Koranu), ali sam početak o tome kako je u 
jednoj tački sabrana sva masa, energija, prostor i vreme, 
ne može objasniti niko, niti se to da zamisliti i misliti. A 
ako bi se i to dalo razumeti, nije jasno zašto je do toh 
praska uopšte došlo.

Možda to prevazilazi dimenzije ljudskog uma, ali 
sve refleksije na tu temu pripadaju pre umetničkim teo-
rijama i estetici, no fizici i matematici čiji poslednje teo-

385



rije jesu estetičke teorije višeg reda budući da su naučno, 
egzaktno, eksperimentalno nedokazive.

Ako i ima nekog pritajenog spora između naučnika 
i estetičara, to je ponajpre stoga što se nalazimo u šablo-
nima prošle epohe i u tome uporno prednjače naučnici. 
Oslobađanje od prethodnih, prevaziđenih stavova nije 
jednostavno i neophodna je promena naučne paradigme 
kako je to govorio Kun tumačeći smenu naučnih revo-
lucija. 

Današnja situacija u kojoj se nalazimo nije samo 
prepuna neizvesnosti i nejednoznačnih odgovora i na 
najjednostavnija pitanja, već i pod velikim pritiskom 
neodređenosti čega se god ljudi dotaknu. U čovekovoj 
prirodi je da život uvek ima u nečem oslonac, da uvek 
postoji jedna ili više uporišnih tačaka koje pružaju sigur-
nost u ophođenju s drugima i stvarima u svetu koji je 
horizont svih stvari i objekata a da sam pritom nije stvar. 
Sam horizont, koji će se pokazati kao horizont svih hori-
zonata podrazumeva da su ljudi u njemu svesni stvari ili 
svih bića. Tako shvaćen horizont je univerzalni apriorni 
horizont koji ne postoji na način stvari, nije nikakvo biće 
te se ne može o njemu govoriti jezikom ontologije budući 
da ne može biti biće u svetu već je transcendentalna fun-
kcija subjektivnosti koja je doživljaj sveta i čovekova naj-
viša mogućnost sveta i dokučivanja njegovog specifičkog 
logosa. 

Na taj način, sledeći Demokrita izbegavamo 
mnoge teškoće koje iskrsavaju kod zastupnika kreacio-
nističkih teorija i biva nam bliži stav Aristotela o besko-

386



načnosti sveta što je bio za srednjevekovne teologe kamen 
spoticanja sve do vremena Suaresa, jer teorija o jedno-
kratnom stvaranju sveta teolozima beše jedino prih-
vatljiva, ali ne beše u duhu Aristotela. Bog Stagiranina 
(kao unutarsvetski bog što prihvataju i Aristotel i Suares) 
zato može biti unutarsvetski bog filozofa, istina ne antro-
pomorfan, ali, zašto bi takav morao biti, ako mu je sve-
moć ipak ograničena jer ne može ono što je već bilo da 
učini onim što nije bilo (o čemu jasno govori Toma), zašto 
bi se bavio nadama i nesrećama tih u kosmičkom smislu 
beznačajnih bića kao što su ljudi, jer da je na toj sićušnoj 
njihovoj planeti tako dobro, a on beskonačno moćan, on 
bi obitavao i trajao na Zemlji a ne na Nebu kako to veruju 
verujući. 

Kao što iz mnogih naučnih teorija i primenom 
novih tehničkih pronalazaka do umetnika stižu krajnje 
plodotvorni podsticaji, isto tako, sve jači su i povratni 
uticaji, jer, ono što sam u poslednjim izlaganjima iz 
estetike, tumačeći prirodu umetničkih dela, posebno u 
inflacionoj i disipativnoj estetici, hteo da pokažem, jeste 
da poreklo umetničkih dela koja i danas nastaju nije ne-
srodno s onim što su na početku zapadnog mišljenja, oni 
prvi koji su mislili prirodu sveta videli kao τέχνη, kao 
znanje, kao raskrivanje onog postojećeg koje se ostvaruje 
kao znanje koje upravlja stvaranjem, kao mogućnost i 
sposobnost sticanja znanja.

U potonjim vremenima pojam τέχνη počinje da se 
primenjuje kao de reč je samo o stvaranju i predstavljanju 
lepih stvari, i ograničava se na stvaranje umetničkih dela 

387



te spada u oblast estetike koja od osamnaestog veka jed-
nakopravno stoji naspram logike kao načina racionalnog 
saznanja, kao vid čulnog saznanja i tako sferu čulnog uz-
diže u istu ravan gde je i ono racionalno. 

Upravo ta sfera čulnog koju odlikuje lepota prihva-
ta pored umetničkih dela sada i dela koja ne spadaju stro-
go samo u sferu racionalnog, a tu je reč o  hipotezama ko-
je jesu nedokazive naučno, ali poseduju eleganciju i lepo-
tu, te se kosmološkim teorijama počinju baviti sada ne 
samo fizičari nego i filozofi, jer kako sada stvari stoje, o 
onom bitnom i najvišem, jednako malo znaju i jedni i 
drugi, ali zato mogu to zasad nesaznatljivo misliti.

Sve ovo vodi nas samom početku mišljenja jer i pojam 
kosmosa bio je u prvo vreme kod starih Grka u bliskoj vezi 
upravo sa redom, harmonijom i lepotom. Estetika je u sferi 
čulnosti i doživljavanja zauzela ono mesto koje je logika 
zauzela u sferi mišljenja i tako su se posle mnogo vremena 
približile dve forme saznanja: čulnost i mišljenje. Mišljenje 
eksperimentalno nedokazivih hipoteza (koje u sebi održavaju 
dubok smisao o prirodi sveta i kosmosa kojem ovaj pripada) 
približilo ih je sferi umetničkih dela, dela moderne fizike i 
pokazalo da znanje sveta jeste ono Jedno, jedno samo nalazeći 
se u pozadini Jednog, koje jeste, iako u isto vreme neizrecivo, 
večno i jedino istinski postojeće.

388



III. UMETNOST NA GRANICI VREMENA

389



III. OSEKA UMETNOSTI

1. Uvod

Čudno je to da svako poglavlje ili svaki izdvojen 
deo teksta ima svoj uvod. Istovremeno, to ima svoj 
smisao, jer taj uvod treba da uputi na ono što će biti u 
nastavku teksta. Obično, ja pišem i pogovore, no to je 
nešto nalik posebnom podsećanju na ono što sam 
napisao, ili što je trebalo napisati, a nisam. Razume se, 
predgovori  uvek u sebi sadrže neka razjašnjenja ili 
usmerenja ka onom što bi trebalo još reći, a moji 
pogovori sadrže samo najavu onog što će biti u narednoj 
nekoj knjizi. 

Ovde se nalazimo u posebnoj situaciji: u prvom 
delu pisao sam o problemu obrazovanja u ogledalu onog 
čemu svedokujemo danas, i to je trebalo biti najava nečeg 
što se dešava u naše vreme, a što mnogi od nas ne razu-
meju do kraja. 

U drugom delu, nastojao sam da ukažem na neke 
momente današnje situacije, kao posledice propasti obra-
zovanja, gde sam hteo da pokađem kako je dođlo do ob-
rušavanja kriterijuma i principa obrazovanja, što je bilo 
tema moje ranije knjige Filozofija obrazovanja (2014) 
koja se mnogima koji su u uništavanju obrazovanja s 
razlogom nije dopala i hteo sam da iste istovremeno i 
opravdam jer oni su samo delić procesa koji traje ukupno 
dva stoleća (videti ovde posebno, I. 4, a-f). Za novac koji 
su primili, nisu krivi.

390



Naspram tradicionalnih fenomena koje su filozofi 
s početka prošlog stoleća isticali kao egzistencijale ljud-
skog opstanka ja sam ovde, ne sa skromnošću, no prosto 
sa nekim unutrašnjim osećajam počeo da izdvajam neke 
od pojmova koji behu poznati i u antičkoj epohi, ali, koji 
nisu bili odlučujući u naše vreme. To, kako se vreme 
izmenilo postalo je beskrano nejasno i nerazumljivo. Zato 
je drugi deo ove knjige mali iskorak u stranu kako bi se 
bolje potom mogle razumeti krajnje posledice zbivanja u 
oblasti umetnosti u kojoj se na najbolji način manifestuje 
sva tragičnost situacije u svetu u kojoj živimo.

Pokazuje se da najveće promene, ako ih takvima 
uopšte možemo nazvati, javljaju se u oblasti umetnosti, 
mada nisu u prvo vreme i jasno uočnjive i izdiferencirane 
a što je normalno, jer sfera umetnosti nije van osnovnog 
krugozora zbivanja koja bi određivala pogled na svet 
savremenih ljudi koje određuje sve bolesniji pragmatizam 
i neskriveno licemerje.

Moramo i u toj situaciji biti jasni. Umetnost nika-
da nije određivala pogled na svet. I kad je reč o umetnos-
ti, ne zaboramo da su ulogu u delima velikih majstora 
imali samo veliki majstori.  Sve se izmenilo s pojavom  
prosvetiteljastva u XVIII stoleću kada su svi mogli biti 
umetnici i kad  su svi mogli bit učeni pedagozi. Tada je 
nastupilo vreme koje mi do današnje dana ne razumemo. 
Možda je već tada nastupila najava velikog, epohalnog 
vremena koju mi danas tek naslućujemo, a teško bi se 
moglo reći da je razumemo. Tek tada svima postaju 
pristupačne velike zbirke umetničkih dela, muzika biva 

391



mnogima pristupačna, umetnost više nije privilefija 
povlašćene visoko obrazovane manjine, njena sve šira 
pristupačnost vodi ka kvalitativnom smanjenju nivoa 
njenih dela. Umetnika je sve više, umetničkih dela isto 
tako, ali vrednih dela sve manje. Umetnost se rastvara u 
svojoj suprotnosti. 

Simptomi te promene mogu biti razni. Pokazalo se 
da ih uvek nismo ni mogli razaznati u trenucima njihovog 
pojavljivanja, jer nismo ih bili ni svesni a ni spremni na 
obrat koji se dešavao u njenoj osnovi. Ali, vreme prolazi, 
stvari bivaju sve jasniije i sve smo više uvereni da nova, 
veštačka inteligencija nije neki čarobni štapić i da iza nje 
stoje samo velike i mudre zamisli, već da je tu na delu sve 
veći rast i nekorektnih činjenica, jer ga formiraju oni koji 
imaju vlast, a on je samo izraz sveta onih koji su ga stvo-
rili. Tu ne smemo biti naivni. Viđenje sveta je i određeno 
od onih koji su taj svet u poslednje vreme formirali, a ne 
od onih koji su ga stvarali u ranijim epohama. Umetničko 
stvaranje sve u većoj meri uslovljava dnevna politika, ona 
biva sve više ideologizovana (mada, ne može se reći da 
pod uticajem ideologije ona ranije nije bila, ali, ne u meri 
u kojoj je danas). Sve je vidnije da i umetnost sama u 
velikoj meri doprinosi opadanju svog uticaja i značaja za 
ljudski opstanak; umetnost je istorijska tvorevina. Mada 
ima onih koji njen razvoj vide paralelnim s razvojem 
čoveka, može se zastupati i o njenoj istoričnosti, tj. o 
tome da je ona u jednom istorijskom času nastala i da će 
u nekom budućem vremenu nestati, istopivši se u nečem 

392



što nije u njenoj prirodi. Možda to buduće vreme počinje 
baš u naše vreme.

Upravo zato, taj novi svet činjenica koje nastupaju 
biće određen i obojen političkim pogledima onih koji su 
sistem stvarali ne na osnovu činjenica koje se nalaze u is-
torijskim dokumentima. Da nesreća bude još veća veštač-
ka inteligencija će početi da se oslanja ne na mrežu u 
mreži već na masu neproverenih činjenica formiranih od 
onih koji imaju vlast u određenom periodu vremena a ne 
od onih čije citirovanije izvornih tekstova je prava slika 
događaja koji su se upravo zbili.

Da bi stvari bile još jasnije, ovde se u 6. delu ovog 
poglavlja nalazi prerađen moj raniji tekst koji biva sve 
aktuelniji u naše vreme, i živim u uverenju da će biti sve 
nezaobilazniji u doba koje dolazi, a odnosi se na odnos 
umetničkog stvaranja i veštačkog intelekta. Kako upotre-
ba veštačkog intelekta biva sve značajnija u današnjem 
vremenu, ne može se zaobići ni njen odnos prema umet-
ničkom stvaranju.

Nesporna je činjenica da umetničko stvaranje koje 
proističe iz duha počiva velikim delom na određenim 
racionalnim principima i da na iste pretenduje i veštački 
intelekt koji u mnogim oblastima preuzima doskora 
neprikosnovene predele ljudske delatnosti. Mada je 
većina ljudi još uvek ispunjena optimizmom i visokim 
entuzijazmom u primeni veštačkog intelekta živeći u 
uverenju da on u mnogim oblastima prevazilazi čovekove 
mogućnosti ostaje otvoreno pitanje koje su njegove 
mogućnosti u oblasti umetničkog stvaranja. 

393



Kritično pitanje tu glasi: može li veštački intelekt 
da nadmaši ljudski i da nadmaši čoveka u oblasti stvara-
nja umetničkih dela. Moj odgovor na ovo pitanje je nega-
tivan. Ovde ću pokušati da izložim jedan broj razloga 
zašto smatram da postoje oblasti gde veštački intelekt ne 
može nadmašiti mogućnosti čoveka, mislim pre svega na 
programiranje, književnost i umetnost. Zašto, to obraz-
lažem u 6. delu ovog poglavlja. 

 Sva pitanja izložena u ovakvom tumačenju biti i 
načina stvaranja i dalje egzistencije umetničkih dela 
ostaju trajno otvorena i smatram da je to ne samo bitna 
prednost stvari umetnosti već i podstrek filozofiji koja nju 
vidi kao jedno od bitnih polja svojih istraživanja. 

a. Početak umetnosti
Umetnička dela postoje. Smatramo da to jedino 

nije sporno. Već s pitanjem kako su ona moguća, javljaju 
se problemi oko kojih do dana današnjeg sporovi ne 
prestaju. Ako već postoje, potrebna im je neka podrška, 
neko obrazloženje u kojem bi počivala osnova njihovog 
opstanka. Tu se već javljaju novi problemi. Kako razumeti 
njihovo opstajanje. Da li postoje ontički, jednako kao i sve 
druge proizvedene stvari, ili imaju poseban, neki viši  sta-
tus. 

Nismo ni otvorili pitanje umetnosti i dela koja 
obrazuju njen prostor, a već smo počeli da otvaramo niz 
pitanja oko nje na koja teško da se mogu naći neki nedvo-
smisleni odgovori.

394



Odmah je jasno da svakom umetničkom delu 
neophodna je misao koja bi ga razjasnila, neophodno je 
objašnjenje koje dolazi iz filozofije, a takva misao ne da se 
nakon njenog uspostavljanja zaustaviti. Ona kreće svojim 
putevima i umetnost se na njenom putu ne može niti od-
straniti, niti mimoići, ma koliko filozofi hteli da sâmo 
umetničko stvaranje ignorišu. 

Razumevanje umetničkih dela već samo po sebi 
podrazumeva i njihovo vrednovanje. Ali kako ovo na 
samom početku razumeti? Ne znamo ni koje su to 
vrednosti po sredi, a još manje koji bi to bili principi 
njenog vrednovanja. 

Možemo se pozivati na nekakvu teoriju, teoriju 
umetnosti, ali kako o tome nešto reći ako prethodno ne 
znamo ni šta je umetnost, šta je to umetničko delo koje 
ona određuje, šta je delo po sebi. Doduše za ovo poslednje 
imamo neke natuknice, tu nam istorija pojma još od vre-
mena starih Grka može pomoći, ali, u kojoj meri sve to 
znanje pomaže, ako znamo da se tokom istorije osnovno 
razumevanje stvari, predmeta iz osnova menjalo, da je ta 
negdašnja stvar postala u novo doba subjekt, da se time 
svo viđenje stvari sveta i prirode iz osnova izmenilo. A da 
nesreća bude veća, da nesporazumi sve više iz samih sebe 
sve više izrastaju, sve to ima posledicu u tome da koris-
timo kojima je u više navrata menjano značenje i koji više 
ne ukazuju na prvobitni smisao koji su imale u ranijim 
vremenima. 

Tradicionalne kategorije nam i sad služe kao 
model, ali njima je promenjeno značenje, pojmovi se 

395



kreću nekim svojim, nama često nepoznatim putevima i 
stvaraju posve drugi svet, paralelni svem onom što smo 
ranije znali. Iskustvo savremene umetnosti, jedino koje 
nam je neposredno dostupno, bitno je drugačije od onog 
koje su posedovale ranije generacije. Nalazimo se u ob-
lasti neodređenosti, sve oko nas je u novim relacijama, 
nepredvidljivo, i nepredvidljivost postaje nova domini-
rajuća kategorija koja uslovljava svako razumevanje onog 
što smo mislili da nam je od samog početka jasno, nedvo-
smisleno i razumljivo samo po sebi.

Umetnička dela našeg vremena oslanjaju se 
grčevito na prošlost, umetnici traže podršku u delima 
svojih prethodnika, kao da očekuju nekakav spas i pokri- 
će za promašaje koje čine kad hoće više od onog što se u 
tom trenutku može učiniti. Umetnička dela nisu proizvod 
dokolice, niti ravnodušnosti prema delima njihovih 
velikih prethodnika. U protivnom slučaju, ona bi bila 
efemerne tvorevine koje ništa ne bi značile omogućavanju 
održavanja čovekovog života. Umetnička dela, ako 
nastoje da takvima budu jesu, postoje u permanentnom 
suprotstavljanju totalitetu subjektivnog uma i njegovoj 
neistini. Samo negiranjem neistine svojom neistinom, 
umetnička dela mogu dospeti do istine koja u sebi nosi 
ono spasonosno. Upravo stoga umetničko delo insistira 
na samonegaciji posmatrača izvodeći ga iz stanja lažne 
svesti.

Samo postojanje umetnosti ne može biti impe-
rativ, jer to bi već bila forma prikrivene ucene. Odatle je 
samo jedan korak do završetka u konformizmu i predaji 

396



pred mogućnostima budućeg. To što je umetnost nekad 
postojala, to još uvek nužno ne znači da ona i danas mora 
postojati, posebno u ovom svetu koji je apsolutno različit 
od onog prethosnog. Ne zna se šta je nužno neophodno za 
opstanak novog sveta u kojem smo se zatekli i da li 
umetnost u njemu uopšte više ima mesta. 

Apsolutno je nejasno i koliko razumemo relacije 
koje su postojale u prethodnom svetu. Sve to više no jas-
no govori da više ne možemo nedvoznačno znati ni šta 
umetnost danas jeste, jer ne znamo više jasno ni kakva je 
umetnost nekada zapravo bila, a o kojoj do nas dolaze 
krajnje nejasne i po prirodi svojoj protivrečne vesti čiji 
sadržaji više ne govore no što govore. Zato, o umetnosti 
budućeg vremena ne može se ništa reći. Nije nam znana 
ni njena moguća funkcija, ni mera neophodnosti njenog 
postojanja. Ne znamo ni bitne elemente koji će određivati 
principe na kojima će počivati ljudski život, kao ni to u 
čemu će se ogledati smisao njegovog postojanja. Posebno, 
ako se dođe do razvoja posve negativnog scenarija i ljud-
ima ovladaju čisto utilitarne, pragmatičke svrhe. 

Danas umetnička dela pored duhovne imaju i onu 
tvarnu osnovu koja im osigurava koliko-toliko unutrašnju 
neophodnost u svakodnevnom životu a bez koje ona ne bi 
mogla postojati. Ovo poslednje još uvek nije sporno ni u 
toj meri ugrožavajuće, no, u kojoj meri je konzistentna 
sama tvarnost tvari u kojoj se dela održavaju? Koliko je 
nosilac dela ono nepromenljivo u različitim epohama, 
ono transgredijentno što omogućuje vanepohalnu egzi-
stenciju dela? Šta je to što je do nas došlo, šta mi sad 

397



imamo, i u šta će se ono preobreti u nesigurnoj buduć-
nosti koja je pred nama i koja se pre svog nastanka 
neprestano menja u našim predstavama o onom što može 
biti?

Tradicija u obliku kakav znamo, donosi nam i 
slike refleksija koje je u nekom ranijem trenutku dosegla. 
Pitanje glasi: koliko je to dosegnuto i danas još životvorno 
i nije li u međuvremenu nepovratno izgubljeno ili zame-
njeno nekim efemernim slojevima koji prikrivaju ono 
relevantno prošlo, a otvoreno budućem, no koje mi do 
kraja ne razaznajemo.

Da li se ono umetničko održava u onom što delu 
stvara i obezbeđuje njegovu auru (Benjamin), u onom što 
mu čini atmosferu? Odgovor je neizvestan. Biće da ono 
duhovno nalazi se negde dublje u samoj strukturi dela, da 
samo jednim svojim malim delom isijava prevazilazeći 
sklop samog dela. Ne bez razloga ostaje i pitanje celine 
dela: u kojoj meri je ono monolitno, ili je samo skup slu-
čajno, po principima verovatnoće, sklopljeno zadržavajući 
labilnu disipativnu strukturu koja i sama po sebi ne odra-
žava novovonastajuće stanje stvari?

Umetnička dela imaju svoju sopstvenu stvarnost, 
koju po tendenciji hoće da odbace i sve vreme budu u 
nečem drugom. Stvarnovitost umetničkog dela je, kako 
kaže Adorno, medijum njihovog sopstvenog ukidanja. 
Duh nastaje u delu, a delo svojim opstajanjem nastaje u 
duhu. Kako to razumeti u vreme kad se duh povlači iz 
svega što postoji i za sobom ostavlja prazninu i stvari u 
njoj koje su same sebi dovoljne i kojima ne treba ni smi-

398



sao ni opravdanje. Upravo stoga sve manje je jasna priro-
da realnosti umetničkih dela. Njihova realnost vidna je 
samo u odnosu na njihovu ne-realnost. Da umetničkih 
dela nema, mi ne bismo mogli znati ni šta je realnost koja 
svoj smisao dohvata tek naspram ne-realnosti. 

Bez umetnosti svet bi bio u svom svom opstajanju 
lišen svesti o aktu postojanja i njenoj mogućnosti budući 
da realnost kao takva ne bi mogla biti spoznata, jer nešto 
je moguće tek u odnosu na nešto drugo od njega različito. 
Upravo zato, realnost i ne-realnost dela nisu dve različite 
dimenzije dela već se u njemu tako prepliću da tek 
zahvaljujući njima umetnost može da se izdviji iz sveta 
realnosti i biva jedno nad njim nedeljivo. 

Zato umetničko delo koliko god bilo realno, toliko, 
bivajući nasuprot realnosti na koju je od početka osuđe-
no, biva ne-realno i tom ontičkom razlikom samo pod-
vlači svoj ontološki od prirode nezavisni karakter. Umet-
nost jeste prigovor upućen realnosti, ali samo u onoj meri 
u kojoj je nezavisna od nje i u kojoj nastoji da se naspram 
nje iz same sebe izgradi. Da li današnjem svetu umetnost 
kao takva uopšte je potrebna, ili su njene mogućnosti is-
crpljene? Možda odgovor na ovo krajnje i čini se posled-
nje pitanje treba tražiti u tematrizovanju njenog samog 
početka, jer možda je u početku sadržan već i sam kraj?

Dugo se smatralo da početak umetnosti treba 
tražiti u prvobitnom razdvajanju materije i oblika. U 
sukobu realnog i prividnog nastala je očigledno nova 
oblast koja se od samog početka kratala ka onom što je 
nemoguće: da po svaku cenu očuva ono realno a da 

399



izbegne njegov pad u ništa tako šte će biti zamenjen 
prividom koji nema svoju osnovu ni na jednoj strani. 

Zato se u umetnosti otvara istina ali za to čovek ne 
zna, jer ne zna šta je istina. Umetnost jeste saznanje u od-
nosu spram istine (Adorno), ali to pojavljivanje istine u 
umetnosti ostaje koliko sporno, toliko zagonetno, jer es-
tetska istina nije ogledalo niti odraz logičke istine. 

Na pitanju šta je istina kao takva slomila su se 
daleko veća protivrečja od onih koja mi iz naše svako-
dnevice možemo razumeti. Ono što nas nadmašuje vlada 
drugim svetom koji nije za nas i kojem mi nismo potreb-
ni. Upravo stoga, sadržina istine umetničkog dela jeste 
njihov duh, no postojeći u takvom obliku da je nama u 
najvećem broju slučajeva nedostupan. Ako se istina i 
pojavljuje na delu, ili iz njega izranja, u većini slučajevi mi 
je nećemo ni zapaziti. Zato je ona svojim skrivanjem 
upućena ne nama, nego nekim drugim generacijama koje 
će imati drugačije poglede i za viđenje bitnog drugačije 
oko.

U većini slučajeva umetnost je spremna da dođe u 
sukob s realnošću, no ne da bi je prevazišla, već pre, da bi 
je spoznala i u jednom po nju povoljnom trenutku pred 
njom ustuknula, znajući da bit sukoba je u samom posto-
janju sukoba a ne u njegovom razrešenju. Nije nimalo 
slučajno što upravo umetnosti pripada posebna, najviša 
zasluga što hoće da se pokaže kao gospodar nad priro-
dom, što hoće ovom refleksivno da ovlada i da je potčini 
sebi. 

400



Ona hoće da zavlada svim što je van nje, hoće sve 
što jeste da potčini sebi i u toj prekomernosti ona vodi 
sebe do svog samouništenja. Svest o tome jeste naznačen 
u ideji kraja umetnosti. O kakvom je tu kraju zapravo reč, 
to je posebno pitanje jer sam kraj uvek može biti nejasan i 
u temporalnom i u geometrijskom smislu. Zato je moguće 
da umetnost dođe do svoga kraja, a da je zapravo ipak 
ima i da nastavlja da traje, posebno u vreme kad sve 
drugo dovedeno je u pitanje i kad sam svet postaje sam 
po sebi nešto nesigurno i mišljenjem sve manje van 
predela duha umom savladljivo.

b. Kraj umetnosti

U više navrata pisao sam o kraju umetnosti. Tema 
nije nova. O njoj se intenzivno govori, raspravlja i piše 
preko dva stoleća. Uprkos tome, i dalje nedvosmisleno 
nije jasno ni šta je umetnost, ni u čemu se ogleda njen 
kraj, ni zašto se o tome uopšte raspravlja. Ovde imamo 
samo niz pitanja i sva su sve vreme otvorena i sve manje 
jasna. Pitanja trajno postoje a odgovora uporno nema i 
nema izgleda će se do njih u dogledno vreme dospeti. 
Kažu, ako su putanja daleko važnija no sami odgovori. 
Pitanja nas pokreću, traže da mislimo, da idemo dalje, da 
se krećemo da tražimo ono što neznamo, a ono što i 
znamo da iznova preosmišljavamo, da svoju sadašnjost 
vidimo u njenoj prolaznosti, a prolaznost svega što 
činimo u novim pitanjima bez jasnih odgovora.

Isto tako, zašto je ovo pitanje uopšte važno? Mož-
da treba poći od toga, ko ga uopšte postavlja, ili, od toga, 

401



šta umetnosti i danas daje pravo na egzistenciju, ako je 
njen smisao i osnov postojanja pod znakom pitanja o 
svemu bitnom već više decenija koje se međusobno sve 
manje razlikuju a svojim odgovorima sve više udaljavaju 
od sebe. 

Odista, kome je danas do umetnosti? Ljudi su 
ophrvani sve više užasavajućom svakodnevicom koja je 
postala do te mere dominantna da mišljenje ne uspeva da 
više ikud iz sebe izađe. Svi su do te mere ophrvani obič-
nim stvarima koje čine i u isto vreme ugrožavaju ljudsku 
egzistenciju da je većini samo pitanje trenutka kad će 
odlučiti da iz ovog sveta izađu, jer on neku vrednost po 
sebi odavno nema, kao ni prolazni život u njemu. Izaći iz 
realnog sveta moguće je ali to treba činiti što neprimet-
nije, tako da ni oni najbližnjiji ne osete vaš nestanak, da 
ne osete da vas više nema, da život dalji prihvate kao dalji 
normalni tok stvari koe su i do ovog časa dominirale 
vašim životom.

Ako se neko vreme činilo da se u filozofiji sve m0-
že započeti iznova, da se treba vratiti pra-fenomenima i 
od njih započeti neki novi put, da mišljenje nosi u sebi 
prikrivene mogućnosti, sada je s nadolazećim tmurnim 
vremenom i ta opcija otpala; društvo, koje neki vide kao 
okolni ljudski svet, nije se samo izmenilo, već je postalo 
novo, nepovezano s prethodnim iz kog je doskora evolui-
ralo a da se tome ne zna ni uzrok ni razlog, već samo 
postojeći osećaj svesti da je sve postalo drugo. 

Sve je postalo novo i strano. U tom novom mesta 
za umetnost kao da više nema, potisnuta je negde u drugi 

402



plan. Postala je nepotrebna, zamenjena simulakrumima 
koji prebivaju u svojoj samodovoljnosti i nema potrebe da 
se više traga za  nečim novim, nepoznatim, da se sam 
život misli van njegovih granica, u kontekstu dosad 
neostvarenih mogućnosti.

Relacije koje su postojale u umetnosti izgubile su 
svoj istorijski kontekst koji se povukao u nedostupne 
predele noosfere i sve je postalo sklisko, nesigurno, bez 
sigurnog oslonca, bez načina da se hipostazira i postane 
neko novo središte koje bi oko sebe sabiralo ljude koji su 
u međuvremenu uveliko izgubili ranije želje, ali ne i veru 
da je egzodus iz digitalne mreže i dalje moguć.

Mogućnost da se dela otvore ka novom mogućem 
postala je već u sebi zatvorena; ona su uprkos svoj svojoj 
živosti ostala zapretana u prostoru ispunjenom feudalnim 
kategorijama. Delo ne može ostati u vlasti sirovog materi-
jala, a upravo to mu se neprestano nameće; ono mora 
uspostaviti veze sa svim od ranije poznatim i tako, ugra-
đeno u civilizacijski svet, oslobođeno puko prirodnog koje 
je već u času njegovog nastanka bilo prevladano, doći do 
onih koji su još uvek sa njim spremni za komunikaciju. A 
takvih sve je manje, ili ih više nema. U svojoj osamljenos-
ti dela možda i traju, ali ne i umetnost koja bi ih svojom 
aurom natkrila i sačuvala za doba buduće, jer umetnici 
sve brže izumiru i nema nikog ko bi mogao da učestvuje u 
stvaranju novog i nepoznatog, u stvaranju pribežišta 
duhu koji više nema mesta za sebe u obezduhovljenom 
svetu.

 Postavljanjem pod znak pitanja postojanja i 

403



funkcije dela kao dela, umetnička dela su samu ideju dela 
dovela u stanje permanentne krize. Ta kriza otvorila je 
put ka njenom kraju. Da li je samo umetnost došla do 
svog kraja, ili je to slučaj i s mnogim drugim kulturnim 
tekovinama koje su s njom povezane istim vrednostima 
čija je osnova takođe dovedena u pitanje? 

Kako sve što okružuje umetničko delo mora biti 
prerađeno tako što će biti istrgnuto iz sirove prirode i 
protkano tragovima već uveliko nestajućeg duha, kriza 
dela postaje sve uočljivija prvenstveno stoga što ono što 
prethodno beše samorazumljivo sve je manje nesumnjivo 
i ono vanumetničko počiva da osporava sve duhovno i 
ugrožavajući prirodu umetnosti, ugrožava i njenu moguć-
nost samu. Sve postojeće i sam tok sveta uviru sami u 
sebe i bivaju svemu dovoljni. Ono što bi bilo van njih 
nema razloga za opstanak u teatru koji su napustili 
bogovi prelaskom iz kosmičkog glumišta u daleke inter-
mundije determinisane neinteresovanjem za ono što se 
događa i što bi još moglo da se dogodi, a do tako nečeg 
neće doći, jer sve prelazi u prazninu pred ništećim ništa. 

Nakon što je narušen, a potom i razoren smisaoni 
sklop dela kao i njegov tradicionalni pojam, svu moguću 
umetnost, sadašnju i prošlu počela je da prekriva nejas-
nost; ne samo stoga što dela postaju svrha sebi samima i 
više ne dotiču svest ljudi koji su jedino zaslužni za njihovo 
postojanje, svest stvaralaca i onih kojima je ono najnepo-
srednije upućeno (budući da je delo isključivo sredstvo 
komunikacije i da po svojoj biti podrazumeva one druge 
kojima se umetnik obraća), već ponajviše zato što je 

404



izgubljena komunikativna veza koja bi posredovala 
između umetnika i dela, kao i dela i publike. Drugim 
rečima: umetnik, delo i njegova potencijalna publika do 
te mere su atomizovani, izolovani, da su nalik trima 
zatvorenim monadama među kojima nema dodirnih 
tačaka, a pritom su, kako vreme protiče sve više različiti 
da se ne mogu jedno na drugo svesti u jednu jedinu 
monadu, niti na ma koji način povezati. 

Umetnik, delo i publika nalaze se u praznom 
prostoru, međusobno nezavisni, međusobno do te mere 
udaljeni jedni od drugih da nema načina da na ma kako 
dođu u neposredni dodir. Svetom je ovladala osamlje-
nost, ona prevazilazi sve, diktira sve relacije tako što im 
odseca moguće dodirne krajeve. 

Tako se došlo do toga da delo ne omogućuje (što 
bi trebalo da čini), već čini nedomašivim spoj umetnika i 
njegove publike; ono se definitivno zatvorilo u sebe već u 
času svog nastanka i tako je onemogućeno njegovo dalje 
postojanje u kontekstu zbog kojeg ono i beše stvoreno. 
Zatvorenost dela uzrok je zatvorenosti prostora umetnos-
ti a ta zatvorenost i nije ništa drugo već očigledna slika 
njenog kraja.

Ne radi se više ni o tome koliko su dela ubedljiva 
ili ne; problem je u tome što ona ne omogućuju bilo kakav 
sud o njima. Zatvorenost dela u sebe samo ne omogućuje 
mu da se ono uzdigne iznad sebe ni u večnost ni u makar 
iluzornu prolaznost. Iluzornost je u ovom slučaju takođe 
postala iluzija. Dela su postala nema i ta nemost sugeriše 
da ona ne postoje. Ako i jesu, ona za druge nisu. U tome 

405



je put kraju umetnosti, a ne u nemoći umetnika ili u re-
ceptivnoj nemoći njihovih posmatrača ili slušalaca. Dela 
ne govore ništa. Zato umetnosti kao svoda pod kojim bi 
ona počivala, jednostavno nema.

Umetnost Grka je mogla ostajati do danas nepre-
vaziđena, kako je govorio Hegel, ali i ta nesporna nepre-
vaziđenost više ne dospeva do svesti naših savremenika; 
oni nisu sposobni da je uoče, niti da u njenom kontekstu 
ocenjuju dela nastala u međuvremenu, pogotovo ne dela 
koja nastaju i danas a nastaju bez odjeka, bačena sama od 
sebe u beskrajnu tišinu. 

Razume se, ovo je lako govoriti, ali ko će to tek 
tako na reč prihvatiti? Ljudi su konzervativni, uljuljkani u 
ono što znaju, ne vole da misle ono novo, pogotovo ne 
ono što manje razumeju ili što im je nedovoljno blisko. Ta 
konformnost udaljuje ljude od same stvari. Teško je to 
reći a tako jeste, većina ljudi nisu misleća bića. Inercija je 
njihova osnovna karakteristika. Nestandardno mišljenje 
je jednako retko kao i neka unutrašnja želja, bolje bi bilo 
reći nagon, za onim novim, za onim što je više no ljudsko, 
za onim, što ljude i čini ljudima.

Ne možemo ovde prenebregnuti ni istorijski 
kontekst umetnosti i samog stvaranja umetničkih dela, a 
na koji je u više mahova u novom veku ukazivano. Niz 
tvorevina nisu stvarane iz umetničkih pobuda, niti su 
stvarane kao umetnička dela, budući su stvarana pre 
epohe autonomije umetnosti i nisu stvarana iz estetičkih 
pobuda. Svima je jasno zašto je estetika kao filozofija 
umetnosti i umetničkog stvaranja nastala tek u novo 

406



doba, u XVIII stoleću, sa rehabilitacijom čulnosti kao 
organa saznanja, u doba kad su racionalno i čulno dospeli 
u istu ravan, kad su konačno bile razdvojene oblasti 
racionalnog i čulnog, u vreme Baugartena (1735) i dobile 
isti rang.

Tako su ona dela koja behu stvarana prvobitno 
kao dela u službi rituala ili u posve druge svrhe, u novo 
doba dospela na nivo kad se u njima moglo uživati, sag-
ledanjem njihove estetske dimenzije. Dela su dobila 
drugu dimenziju, prešla u drugu sferu, u svet umetnosti. 
Nama je danas sve to i jasno i izvesno. No, iz toga sledi još 
jedna posledica, često u naše vreme i neočekivana, a to je 
da danas, neka dela stvarana iz ovih posve novih razloga, 
prvenstveno, stvarana kao umetnička dela, mogu izgubiti 
taj karakter, i postati obična dela, upotrebna dela, možda 
neki bezvredni predmeti, a ne umetnička dela. To znači 
da je njima izmenjena ontička dimenzija. 

Tako se dešava da ono što nekad nije bilo umet-
nost, u naše vreme postaje umetnost, da nešto što je 
nekad i bilo umetnost, prestaje to da bude, a da u isto 
vreme ono što je danas nastalo prvenstveno iz umetnič-
kih, estetskih pobuda – prestaje da bude umetnost. 

Zato su neka zanatska dela dospela u sferu 
umetnosti, a neka umetnička dela danas vidimo kao 
zanatska. Na toj granici umetničkog i neumetničkog 
stalno se nalaze dela dizajna i nikad se ne zna gde će 
završiti: da li će biti dela umetnosti, ili dela što pripadaju 
svetu upotrebnih stvari.

Umetnici su u naše vreme postali svesni toga da je 

407



umetnost sama promenila naše viđenje stvari, da nam je 
izmenila percepciju, da su time izmenjeni i sami predmeti 
kojima su se oni obraćali, a, da ih nisu do kraja razumeli. 
Stvari su se menjale u našoj svesti a priroda je pritom 
ostajala s druge strane. Umetnici su ponekad i dublje 
razumevali stvari, no što su to njihovi savremenici mogli 
pretpostaviti, ali mera u kojoj su mogli dospeti u tajnu 
prirode ostala je često nepoznata njihovim savremeni-
cima, ali i njima samima, što jeste paradoks, ali jeste i 
slika i potvrda same stvari.

Umetnička dela se samim svojim postojanjem 
suprotstavljaju onom što ona nisu. Ona žive u nepre-
stanom nastojanju da sebe odrede i to je razlog tome da 
se njihov status spram objektivnosti, predmetnosti onog 
što jeste, neprestano menja. Možda će dela umetnosti 
postojati i u budućem vremenu, a možda neće. Nismo 
proroci i nije na nama da im budućnost proričemo. 

Ono o čemu nešto sa sigurnošću možemo reći 
jeste da novonastala dela pripadaju svetu koji nije svet 
prirode, ali i da taj svet koji stalnim nastajanjem izgra-
đuju i tako menjaju, jednom za svagda jeste ustanovljen, 
ali i da se sam iznutra menja, i pritom menja se na način 
nama nepoznat, jer, bit stvari nastalih i nenastalih mi ne 
znamo budući na im priroda „voli“ da se skriva, ili da se 
na različite načine pokazuje, mada, physis ne poznaje ni 
voljenje ni mržnju, jer je on istovremeno i jedno i drugo, 
ali ne za nas.

408



2. Pohvala efemernosti

a. Značaj značenja

Većina ljudi živi u zabludi, odnosno dubokom  
uverenju, da je popularnost neodeljiva od vrednosti 
umetničkog dela; međutim, tako nešto vezano je za 
trenutnu modu, ali ne i za prirodu samog dela. Ako neće 
da bude predmet jevtinog preprodavanja, umetničko delo 
mora da se suprotstavi modi; možda umetnik time gubi, 
ali delo ostaje nepogrešivo na dobitku. 

Velika dela, posebno književna, retko su bila u 
vreme svog nastanka i popularna. Kad je 1960. Sen Džon 
Pers (Saint-John Perse, 1887-1975) dobio Nobelovu 
nagradu za književnost, te godine je u Francuskoj prodato 
17 primeraka njegovih knjiga pesama; kad je Fokner 
dobio tu nagradu pola Amerike nije nikad ni čulo za 
njega. Pa i naš jedini nobelovac Ivo Andrić pripada toj 
grupi autora; s druge strane,ne bih pominjao one čije su 
knjige prodavane u velikim tiražima a potom bile 
zaboravljene zajedno s njihovim autorima. Čak i kad 
prođe kratko vreme, stvari se često neće mnogo 
promeniti. Velika dela živeće svoj tihi život po strani, 
daleko od buke koju dižu dela osrednjih pisaca. Ne bih 
govorio ni o muzičarima koji često bivaju akademici, a da 
su im mnoga dela bila izvedena samo jedan put, 
premijerno, pred polupraznom dvoranom. Pravom delu 
sudbina je da se mora suprotstavljati modi, jer veliki 
umetnici idu uvek svojim putevima kojima, dotad pre 
njih, obično niko nije prolazio. A što se pesnika tiče, stvar 

409



je mnogo teža, jer teško je preći livadu kojom je Homer 
prošao.

Umetnik sebe drži u vlasti, govorio je Adorno, time 
što se gubi u potpuno efemernom. Opstajanje u efemer-
nom treba izdržati nalazeći se na vetrometini promenljive 
mode i čestog neukusa. A, i ovo poslednje krajnje je 
problematično. Treba se čuvati ulaska u rasprave o ukusu 
jer tek tu nailazi se na klizav teren kojim se najčešće 
kreću manje daroviti očajnici nastojeći neuspešno da 
nešto čine oslanjajući se pritom na teorije ukusa ranijih 
vremena. 

Stvaranje ima svoj smisao samo u stvaranju, a ne u 
zadovoljavanju sumljivih zahteva koji nalik zavodljivom 
pevu sirena ubijaju ako ne umetnika, onda svakako i ono 
malo talenta što je ostalo u njemu, a sve to može voditi 
samo gubitku umetničkog u umetnosti.

Postoji usmerenost ka neumetnosti, put kojim se 
danas hoće afirmativna laž kulture proglasiti za ono što je 
ovladavajuće i nosilac produkta onom što doprinosi pove-
čanju proizvoda idustrijske kulture. Ono što je u toj tzv. 
„novoj kulturi“ tematski neosmišljeno otkazuje se od 
smisla njenog povesnog opstanka i posebno je pitanje 
koje se nužno mora postaviti, ali i prvo na koje se mora 
odmah odgovoriti, ako se hoće prići tome šta umetnost u 
naše vreme jeste. 

Jer, o umetnosti govori se mnogo, a da se u isto 
vreme o njoj ništa bitno ne kazuje. Nesporno je da živimo 
u međuvremenu, da ništa od svega što znamo, nas se više 
ne dotiče. Živimo, a da ne znamo ni zašto više živimo u 

410



ovom vremenu koje nam jeste strano, budući da naše 
ranije stečeno znanje više ništa sa-vremeno ne pogađa, 
posebno ono što bi trebalo da bude osnova pohvale našeg 
trajanja.

Prvo što se danas sa dovoljno velike distance u 
svim oblastima umetničke prakse primećuje, jeste naras-
tanje radikalne razlike između starog i novog, do te mere 
velike, i brze, budući da tako nešto nismo imali tokom či-
tave dosadašnje istorije. 

Definitivno su se raspale stare predstave koje su 
počivale na klasičnim orijentirima: na mesto klasične 
predstave euklidskog i njutnovskog prostora dolazi 
ajnštajnovsko shvatanje relativnog prostora i vremena; 
doduše, uprkos novoj teoriji relativiteta i novim fizikal-
nim teorijama, u svakodnevnom životu se zadržavaju 
stare euklidovske i njutnovske predstave prostora i vre-
mena; starom klasicističkom viđenju slikarstva Engra i 
realista XIX stoleća počinju se suprotstavljati impresio-
nisti s jednim novim shvatanjem prostora i kubisti s 
novim viđenjem predmeta i njihovog konteksta; čulni 
prostor i vreme se definitivno raspadaju iako u realnom 
životu nastavljaju da traju kao da se ništa prethodno nije 
dogodilo. To jeste paradoksalno, ali to se mora sve vreme 
imati u vidu kad se hoće ogovoriti o odnosu starog i 
novog i kad se na granivi dva vremena dešava prelazak u 
drugi svet.

Dolazi do raspada klasičnog sistema tonalnosti u 
muzici koji je počivao na vekovnom jedinstvu melodije, 
harmonije i ritma; u novoj muzici svi tonovi bivaju jedna-

411



ko dominantni, nastupa atonalna muzika u kojoj su 
jednaki svi intervali a to vodi definitivnom raspadu 
tonalnog sistema s pojavom dodekafonije i dvanaesto-
tonskog sistema Šenberga i njegovih sledbenika. Ne 
mislim da su oni u toj novoj umetnosti uživali, niti je 
slušali, ali verujem da su bili sretni što uništavaju nešto 
što je dugo trajalo pre njih a što su stvarali daleko veći 
majstori od njih, poput Hajdna i Mocarta. 

Ne slučajno, sve glasnije počinje se govoriti o op-
štoj krizi umetnosti kakvu smo znali u dotad poznatom 
nam njenom obliku. Na mesto starog dolazi novo, na 
mesto klasičnog stupa moderno, a njega smenjuje savre-
meno. Ako su neki smerovi u umetnosti nekad trajali 
decenijama, pa i vekovima (setimo se epohe renesanse, ili 
baroka), sad dolazi do brze smene predstava o prirodi 
umetnosti, pa neki smerovi traju po nekoliko godina. 
Najeklatantniji primer je smena stilova u novoj muzici 
XX stoleća koja je i sama u poslednje vreme utihnula kao 
da je iscrpla sve mogućnosti koje su joj otvarala nova 
tehnička sredstva. 

Dolazi do rušenja sistema kulturnih evropskih 
vrednosti zasnovanih na racionalnosti i viševekovnoj 
tradiciji i sve što se činilo značajnim više to nije. Sam 
značaj koji je umetnost imala izgubio se na isti način kao 
što svaka avangarda, rušeći svoje prethodnike učestvuje u 
kratkotrajnom branju lovorika, i kroz nekoliko godina 
biva smenjena na isti način od jedne nove avangarde koju 
je i sama u prvo vreme osporavala da bi je ti „novi“ pro-
glašavali, pomalo cinično, prevaziđenom ili u najboljem 

412



slučaju klasikom, tradicijom ili zastarelim izrazom 
muzičkog mišljenja. 

Sve te promene dešavaju se u prvoj polovini proš-
log stoleća i ne istovremeno u svim oblastima umetnosti; 
ako do promena dolazi ranije u slikaratvu i muzici, pa i 
pesništvu (koje bi moglo biti i vesnik novog doba ako 
imamo u vidu Malarmea ili Eliota), to se ne može reći za 
prevrat u dramskoj umetnosti koji radikalno nastupa tek 
sredinom XX stoleća s Beketom, Joneskom i njihovim 
pobornicima.

Svemu tome doprinosi i razvoj tehnike, no nova 
umetnička dela koja nastoje da načine radikalni raskid sa 
tradicijom i sebe proglase nečim od čega sve tek počinje, 
ona će definitivno početi da dominira tek krajem stoleća 
sa širenjem novih digitalnih tehnologija i razvojem inter-
neta, načinivši takvu revoluciju u mišljenju, posmatranju 
stvari i celokupnom ponašanju ljudi, revoluciju, kakvu 
nisu mogli u prvo vreme učiniti svi mediji zajedno (novi-
ne, radio, televizija).

Svi ovi simptomi sad su, s većeg vremenskog ras-
tojanja vidniji i razumljiviji; jasnija nam je logika njihove 
alogičnosti i počinjemo pojmu umetnosti da pristupamo 
na širi i možda tolerantniji način. Možda smo ranije od 
umetnosti tražili premnogo, sad bivamo zadovoljni i 
njenim malim pomacima i doprinosima u gradnji nove 
slike sveta. 

Tematizujući pitanje kraja umetnosti, kao svog 
načina daljeg ne-postojanja, nova umetnost sama sebi 
priprema svoj kraj i nije joj potreban niko ko bi je ospo-

413



ravao, niko ko bi osporavao njeno značenje kojeg se ona 
sama odriče. U tom smislu najveći neprijatelj umetnosti 
je umetnost sama. Ne kazujući ništa, željna da sebe pot-
vrdi samo u sebi samoj, umetnost zatvara krug iz kojeg 
više ne može izaći; nije joj potreban svet, kao što ni ona 
nije potrebna njemu. Ostali su mogući pristupi, ali ne i 
mogući izlazi iz njenog na trenutke ekstremno anahronog 
opstajanja.

 

b. Opšte vrednosti

Šta su opšte vrednosti? Rasprave o vrednostima 
postale su obavezni momenat u raspravama o elemen-
tima duha našeg vremena; svi se, pozivajući na vrednosti 
koje naše vreme više ne poseduje, ili, drugim rečima, još 
jesu, ali u njemu ne učestvuju, jednoglasno slažu kako 
živimo u odsustvu vrednosti, kako je sve relativizovano do 
te mere, da proizvoljnost koja je nastupila u naše vreme 
nema primer u protekloj istoriji i da nefunkcionalnost 
svih dosadašnjih intersubjektivnih odnosa samo potvr-
đuje neminovni raspad novog vremena.

Ne postavlja se više ni pitanje vrednosti koje su 
dospele do nas kao tradicionalne, niko ne pita zašto su 
„tradicionalne“ a ne jednostavno samo priznate vred-
nosti, a ponajmanje kad su, u kom trenutku postale „tra-
dicionalne“ i naspram kakvih nekih novih vrednosti dovo-
de su u pitanje, prvenstveno, svojom navodnom pod-
ložnošću osporanjanju. Još manje se postavlja pitanje ko 

414



te tradicionalne vrednosti osporava, s kojim pravom i u 
ime čega?

Lako će se pokazati, a to je već na prvi pogled jas-
no, da osporavanje tradicionalnih vrednosti, kao i ospo-
ravanje čitave tradicije, ne dolazi iz oblasti gde vrednosti 
sve vreme borave. Više je no očigledno da svo to ospora-
vanje ima posve druge motive i da dolazi iz sfere savre-
mene politike i društvenih krugova koji su zaposeli vlast i 
sad oslanjajući se na moć vladavine, uticaj i profit kojima 
vladaju nastoje da preformatiraju i izmene i sve ostale 
društvene odnose koji im još nisu potčinjeni. Za tako 
nešto traže oslonac u svim podložnim im korumpiranim 
segmentima društva. Jer, jedino što je u svemu bitno 
jeste – novac.

Takvoj situaciji podložna je sfera umetnosti koja je 
po samoj prirodi stvari najmanje sklona manipulacijama 
jer ih nema za svoj cilj, budući da oslonac traži u sasvim 
drugoj oblasti, u oblasti duha, u dijalogu sa oduvek joj u 
dijalogu bliskoj sferi, sferi ratioa, a poznato je da iako je 
um nastojao da ovlada svetom, što je sve vreme bilo u 
njegovoj prvobitnoj prirodi, mada u tom naumu nikad 
nije uspeo na uman način, jer, sprečavale su ga sile koje 
nisu imale cilj u sebi, već van sebe gde je svaka racional-
nost bila osuđena na poraz pragmatičnim svrhama ugra-
đenim u svezahvatnu vlast. 

Usled neravnopravnog, pritajenog, a sve vreme 
permanentnog sukoba sve ogoljenije vladavine i tradicije 
koja hoće da istraje na ustaljenim dugim vremenom 
formiranim i opšteprihvaćenim odnosima koji imaju 

415



konzervativnu tendenciju tome da traju u svojoj nepro-
menljivosti, došlo je do trajnog povišenog nesporazuma: 
vladavina je nastavila svoj uspon ka sveopštem ovlada-
vanju svega, umetnost se povlači u sebe i nastoji da očuva 
ono što se još očuvati može.

To što je Šenberg govorio da on slika sliku a ne 
stolicu, malo pomaže novoj umetnosti ili onom što sebe 
vidi novim, jer se od sebe već dovoljno udaljila. Tu nije 
reč 0 vrednostima, ni o onim opštim ni o onim posebnim. 
Tu je reč o preživljavanju, a ne o trajanju; umetnosti je 
daleko više stalo do same sebe, no do njenog tvorca; on je 
samo oruđe na njenom putu od ništine do ništine i ne vidi 
se neka bitna potvrda uverenjima da će uskoro za nju ne-
ko i znati. Vrednosti jesu opšte, ali u naše vreme nedo-
hvatljive i time nefunkcionalne. One su poput malih oaza 
razbacanih po pustinji koje prkose naletima peska u nadi 
da će oluje kad tad prestati, a da voda koja je po poreklu 
starija, ne može presahnuti.

c. Potvrda antagonizma redova stvari

Svet u kojem danas živimo sve manje razumemo, a 
za to postoji nekoliko razloga. Pre svega to je njegova 
složenost koja sprečava da uočimo bitne tendencije i 
često nedovoljno jasne smerove kojima se kreće njegov 
razvoj. Naše mišljenje više nije u mogućnosti da prati sve 
različitosmerne promene koje na odlučujući način deter-
minišu zbivanja u svetu, da izdvoje one koje svojom po-
sebnošću oblikuju sliku sveta koji se pred nama rađa; 
naše mišljenje ne uspeva da klasifikuje proizvode sveta 

416



umetnosti koji u nastojanju da budu saglasni s promena-
ma realnog sveta grade novi svoj imaginarni svet koji više 
ne određuje paralelizam prirodnih i stvorenih stvari kad 
je reč o njihovom razumevanju.

I dalje mnogi od istraživača, u nastojanju da daju 
neki novi odgovor o poreklu i prirodi umetnosti, teže 
tome da naglasak stave na njeno predistorijsko i rano 
istorijsko poreklo kao mesto nastanka umetnosti; u 
nedostatku svedočenja o prvim delima kao i samim arte-
faktima ostaje u velikoj meri nejasno šta je to zapravo 
umetnost, čime se u ontičkom, ali i ontološkom smislu 
razlikuje njeno postojanje u odnosu na realni svet u 
kojem se ljudi sve vreme nalaze. 

Ono prvo, došlo je do nas redukovano na objekte 
zahvaćene viđenjem, no ništa ne znamo kako su se prvi 
ljudi odnosili spram dela govora zvukova. Iz naše pers-
pektive trebalo bi da su imali odnos spram slike, reči i 
zvuka, ali celina ta tri aspekta ne da se rekonstruisati i 
sagledati dimenzija onog što je potom bila oblast umet-
nosti koja se u naše vreme radikalno potvrdila kao po-
sebna realnost naspram one iz koje je izrasla i u kojoj se 
mi i dalje nalazimo. 

Naš život u dva sveta, u svetu umetnosti i realnom 
svetu, danas je posebno opterećen i pojavom novih virtu-
elnih svetova koji, zahvaljujući digitalnim tehnologijama  
u poslednjih nekoliko decenija uvišestručavanjem novih 
realnosti, drže otvorenim pitanje statusa novoizgrađenih 
svetova i objekata u njima.

417



Svet umetnosti sada je postao tek jedan od svetova 
s kojim smo u dodiru, njegova uloga i značaj sada su iz-
menjeni i najstarija umetnička ispoljavanja postaju sve 
nejasnija te je sve teže nedvosmisleno odrediti i šta je 
umetnost danas, budući da je sve teže dokučiti šta je ona 
iskonski uopšte bila, i, pre svega, koju je funkciju imala, 
pošto se ne zna koliko se ona u proteklom vremenu 
menjala. 

Kako se novonastajući virtuelni svetovi sve više 
osamostaljuju gradnjom sve novih i novih predmetno 
zaštićenih oblasati i tako udaljavaju svojim tendencioz-
nim osamostaljivanjem od realnog sveta, svet umetnosti 
nalazi se sve više po strani i klizi na marginu čovekovih 
životnih interesovanja, jer je sve manje odlučujući za 
ljudski opstanak a što je s pravom Hegel uočio pre nešto 
više od dva stoleća, jer ono na  prvi pogled nestvarno, sve 
manje tajnovito, ne privlači više posmatrače i slušaoce 
navikle u međuvremenu da se zadovoljavaju onim površ-
nim, onim što ne nastoji da prodre u prirodu i poreklo 
stvari koje i dalje postoje kao izvor i unutrašnja pred-
metna slika svih nadograđenih svetova čija sve naglija 
potreba za osamostaljivanjem i rađa novi antagonizam 
koji iz ontičke sad prelazi u ontološku ravan.

Taj narastajući antagonizam najbolje se odslikava 
upravo u sferi umetnosti koja ne može da na odlučan 
način istupi iz dijaloškog diskursa s realnim svetom od 
kojeg se vekovima postepeno odvajala, dok je sad nastu-
pio momenat preloma u kojem bi se sve to moglo i razre-
šiti ali da se pritom ne zna koja će sfera stvari nametnuti 

418



sebe kao vladajuću paradigmu pošto su sve strategije u 
igri i usled svoje nedovršenosti sklone lakim porazima, ali 
i trijumfima u kojima nije ugrađena ni potvrda razrešenja 
antagonizama ni uspostavljanje koegzistencije daljeg 
opstajanja novonastalih virtuelnih svetova formiranih po 
modelu dugo izgrađivanog sveta umetnosti s tendencijom 
da traje kao jedino mogući ishod.

Sve ovo više no jasno ukazuje da i danas poreklo 
umetnosti, kao i pitanje šta je ona u ranijim vremenima 
bila i odakle do nas uopšte dolazi - ostaje tematski i dalje 
otvoreno. Mi nemamo uvid u sve ranije faze postojanja 
umetnosti već samo, i to delimično u neke od kasnijih 
njenih stupnjeva što nam ne daje preciznu i jasnu sliku 
njene geneze tako i njenog postojanja u celini unutar 
sklopa sveta koji nam je dat i može biti jedini predmet 
našeg mišljenja.  

O delima i ljudskim proizvodima pre vremena 
paleolita mi ne znamo, kao što jednoznačno ne znamo da 
li su ta dela bila kultna, magijska, ili, kao danas već pred-
met nekog „uživanja“. U njihovu „estetsku“ dimenziju ja 
duboko sumnjam. Crteži koje nalazimo u pećinama Lasko 
(na teritoriji današnje Francuske) ili Altamire (na severu 
današnje Španije) ni u kom slučaju nisu dela početnika 
niti stoje na početku istorije ljudskog stvaralaštva kako se 
to često predstavlja u odsustvu drugih uvida. Mimetička 
dimenzija tih crteža previše je složena da bi pripadala 
„početnicima“; njihovo nastajanje moralo je imati složenu 
svoju predistoriju. U tim crtežima mi ne nalazimo nešto 
prvobitno rudimentarno već su posledica produbljenog 

419



mišljenja i razvijene sposobnosti percepcije, u šta nas 
ubeđuje prikaz bizona u Altamiri.

Onaj ko je to delo stvorio, video je više od nepo-
srednog objekta, video je ono što se nalazilo u samom 
objektu (u ovom slučaju bizonu), video je ono što je 
govorilo iz njegove nutrine, video je njegovu bit koju je 
preveo u sliku. I radio je ne po modelu, no po konden-
zovanom sećanju koje je dugo vreme nosio u sebi.

Kada danas o tome rasuđujemo ne mogu nam biti 
daleke reči pape Inoćentija X koji je za svoj portret koji je 
uradio veliki Velaskez prilikomo jednog od svojih retkih 
boravaka u Rimu, a rekao da previše liči. Veliki španski 
slikar odista je slikao suštinu Pape i ovaj je to jasno video 
na slici. Zato ne treba potcenjivati ni dela preistorije čiji 
su ljudi, rekao bih po mom dubokom uverenju, veliki 
majstori i znalci onog što jeste, nesporno uspeli da vide i 
prozru bit stvari koju su slikali. 

420



Uostalom zamislite nekog ko u praistorijska 
vremena crta i slika biziona? Radi uspešnosti plemena u 
lovu? Ma, neće biti. On je imao mnogo više potrebe i 
mnogo više nagone u susretu s tamom pećine u kojoj je 
slikao i to na teško vidljivom mestu. Taj koji je to činio, 
bio je daleko iznad ostalih ljudi iz njegove neposredne 
okoline. On je svet video iznutra, drugačije i daleko 
kompleksnije no većina savremenih mazala koji misle da 
su slikari. Oni su radili, a da nisu znali ni šta je delo, ni 
šta je umetnosti. Ti pojmovi doći će mnogo kasnije, 
označujući nešto drugo od onog što su prvi ljudi radili 
ispunjeni svojim mislima koje nama ostaju nepoznate.

Posle duge istorije pojma umetosti i njenog 
predmeta koji je ona često bezuspešno pokušavala da ga 
prati, taj ternim dospeo je do nas nimalo jednoznačan 
neodredljiv, jer postoji u stalnom svom menjanju i mi mu 
granice više ne razumemo; posebno je pitanje da li smo ih 
ikad i razumeli i imali u vidu u razgovorima o tpme šta bi 
uopšte umetničko delo moglo biti. 

Upravo stoga moguće je govoriti o krizi njenog 
opstajanja u novo doba, o njenom kraju i njenoj prevla-
danosti, o njenoj nepotrebnosti za većinu  ljudi u njiho-
vom svakodnevnom životu, o njenoj nemogućnosti da 
služi kao orijentir i oslonac u sve neizvesnijem trajanju 
unutar nepoznatog i sve otuđenijeg sveta od čoveka kome 
su stare, poznate stvari nepotrebne a nove nedovoljne u 
životu sred sve kompleksnijih i agresivnijih virtualnih 
svetova čije često je svojstvo da sebe nameću kao jedinu 

421



alternativu. Kada nepredvidljivost i neodređenost bezpo-
govorno vladaju vremenom koje ne poznaje načine otpora 
i sebe smatra jedinim relevantnim odgovorom na sva 
pitanja što ih nadolazeće vreme postavlja, umetnost nema 
više svoj raniji značaj i dignitet. 

Na taj način čovek se nalazi u bezalternativnoj 
situaciji gde se brišu razlike a otvaraju fatalne alternative 
tradicionalnog i nekonvencionalnog, sumnjivo novog a s 
prikrivenom namerom da se ono tradicionalno ukine na 
štetu onog neizvesnog, vandalski nametnutog od strane 
onih koji čine pozadinu vlasti.

d. Estetika bez umetnosti

Da je umetnost moguća bez estetike, o tome smo 
govorili, kao i o vekovima u kojima beše umetnosti ali ne i 
estetike. U naše vreme stvari su malo drugačije, estetike 
kao teorije i filozofije umetnosti ima, ali ne i umetnosti 
koja bi joj odgovarala. Ovo poslednje ne ukazuje na 
potpuno osustvo umetnosti i doba ne-stvaranja umet-
ničkih dela već na činjenicu da danas nastajuća dela nisu 
na nivou estetike, da ne prevazilaze i ne nadmašuju nivoe 
koji su u doskorašnjem vremenu bili dostignuti. Najblaže 
bi se moglo reći da je naše vreme doba, kako smo već 
rekli, oseke velikih dela umetnosti, da sama umetnost nije 
tema dana i da, na neki način, ljudi je vide kao nešto 
prevaziđeno, nešto opšte znano što se može gurnuti u 
stranu. 

Adorno je pisao da su Kant i Hegel bili „poslednji 
koji su, grubo rečeno, mogli pisati veliku estetiku ne 

422



razumevajući mnogo umetnost“. Da su pisali veliku este-
tiku, to je nesporno. Kad je reč o nerazumevanju umet-
nosti to se delimično može reći za Kanta, ali manje za 
Hegela. Činjenica je da ovaj poslednji ne govori o Beto-
venu, mada je poznavao muzičku scenu i neke pozna-te 
operske pevačice Berlina, možda je u Beču na ulici mogao 
proći pored Betovena a da ga i ne primeti, jer je za njega 
muzika bila oličena u delima Hajdna i Mocarta, kojima bi 
neko i danas dao prednost kad je reč o estetskoj dimenziji 
muzike, ali poslednji Betovenovi gudački kvarteti odista 
više pripadaju sferi mišljenja, budući da su velikim 
svojim delo i završetak istorije velike muzike. 

A što se velike estetike tiče, estetka Kanta, kao i 
Hegela, jeste najveća estetika njihovog vremena, ali ne 
znači i našeg, budući da čini jedan od mogućih odgovora 
na pitanje umetnosti koje danas ostaje otvoreno i aktuel-
no daleko više no što je bilo u vreme koje nas od njih sve 
više deli. Uostalom, Adorno, kao pobornik nove Bečke 
škole, možda bi se s ovakvim stavom mogao i složiti. Ko 
zna?

Koliko je velika muzika za koju se on zalagao, 
gradeći njenu novu filozofiju, oko toga će se teško 
obrazovati neko saglasje budući da je avantura istorije 
nove muzike od vremena Palestrine pa i Baha, muzika 
posve nove vrste kojoj su poslednja dela koja obeležavaju 
prvu polovinu i sredinu prošlog stoleća ponekad daleko 
bliža shvatanjima koja su dominirala starim dobom 
(Ksenakis, Štokhauzen, Bulez, Denisov), jer, današnja 
muzika se sve više misli no što se sluša, ona je izašla iz 

423



estetske dimenzije i ono čulno više nije njena konstitu-
tivna karakteristika. Današnja nova muzika u prvom redu 
hoće da misli svet, da njegovu bit iskaže na način kakav 
do našeg vremena to nikom nije uspelo; u prvi plan istupa 
mišljenje a ne osećanje. Doživljavanje sveta nova muzika 
nadomešćuje mišljenjem; ona oseća ono što se misli i 
misli ono što se oseća. Zato se često i kaže da muzike u 
ranijem, klasičnom smislu nema, da ovo što danas imamo 
nije muzika već eksperimentisanje sa zvukom. U tom 
eksperimentisanju proteklo je (ili uludo prošlo) čitavo 
proteklo stoleće. Ima doduše i onih koji su tvrdili da je ta 
muzika eko prve muzike s početka njene istorije. Ali, 
znamo da se ništa ne ponavlja: ponovljena ozbiljna priča, 
kod starih tragedija, obično u svom novom obliku biva 
komedija.

U tom slučaju Hegelo uvidi o biti muzike ostaju 
merodavni: vrhunac muzike odista bio bi u delima Hajd-
na i Mocarta čija je muzika u osnovi današnje muzikoter-
pije. Koliko pak muzika treba da „leči“ i koliko za tako 
nečim u ovo naše bolesno vreme ima potrebe, to je posve 
drugo pitanje. 

Današnja muzika jeste druga, kao što je i estetika 
druga i njeno osvrtanje na nova muzička dela odvija se u 
jednom posve sporednom horizontu, budući da su u ob-
last umetnosti počela da dospevaju dela koja tu nikada 
nisu bila, posebno ona koja su doskora pripadala isklju-
čivoj oblasti fundamentalnih nauka.

Posve je razumljivo da danas estetka i muzika ima-
ju različite živote, da se muzika „razvija“ bez estetike, da 

424



estetika samoj umetnosti nije potrebna, a da u isto vreme 
sama estetika može da se razvija nezavisno od uvida u 
dela koja uslovno čine svet umetnosti. U tom smislu, pra-
vo bi bilo na strani Kanta i Hegela.

Ono što je u umetnosti evidentno ne svodi se na 
pojam, i nekog saglasja između umetnosti i filozofije kao 
njene teorije odavno nema; stvari su se do te mere pro-
menile, da umetnost hoće da preuzme ulogu filozofije, 
često i nasilnim putem a što vodi samo stalnim neus-
pesima i frustraciji samih umetnika koji zalazeći van 
granica koje im sama priroda stvaranja određuje dospe-
vaju u duboki nesporazum sa onim što se uslovno naziva 
umetničkim delom, sa publikom (koja sve manje ima za 
ta dela interesa) i konačno, sa samim sobom. 

S druge strane, estetika sve manje ima u vidu 
umetnost koju znamo, budući da je sve manje jasno šta je 
to umetnost danas i kakva bi ona trebalo da bude. Ona 
jeste jedan od svetova koji čini skup objekata nastalih u 
različitim epohama, ali kriterijum po kojem su dela tu 
dospela i postala, krajnje je diskutabilan i umetničnost 
umetničkih dela krajnje je uslovna. 

Tako se dogodilo da estetika sve manje se može na 
tradicionalan način misliti jer neodređenost njenog pred-
meta biva sve više od same umetnosti naglašena do te 
mere da estetika, bivajući ostavljena sama sebi, sve više 
postaje oblast jedne nove metafizike koja na samo druga-
čiji način hoće da dopre do uvida u ono što je krajnje evi-
dentno i prozračno bilo jasno Platonu i Proklu.

425



e. Produktivnost nove umetnosti

Značaj umetnosti uvek se odlikovao distancom 
njenih produkata spram empirije; svet upotrebnih stvari 
uvek se potvrđivao u razlici spram dela koja nemaju ili su 
ranije izgubila utilitarni karakter. Ovo poslednje nije u 
isto vreme obavezno uključivalo u sebe i svest o efemer-
nosti umetničkih dela, već je u prvom redu naglašavalo 
njihov ontički drugačiji, heteroontološki status postojanja 
čiji značaj beše u omogućavanju diferenciranja unutraš-
nje strukture proizvedenih stvari. Dela prirode ulazila su 
u oblast umetnosti (Hans Arp) ali uvek u drugom, svešću 
umetnika, izmenjenom obliku i razlika sveta umetnosti i 
sveta stvari (realnosti koja ga je pretpostavljala) bila je 
jasna. 

Umetnost je doskora nastojala da prodre u stvar-
nost, da njen sadržaj zadrži za temu, no da u isto vreme 
svojim postojanjem jasno ocrta kritičnu distancu s koje je 
moguće mišljenje i u isto vreme vrednovanje opstajanja u 
njoj, da ljude usmerava razumevajućem odnosu k prirodi 
stvari. Umetnost mora biti sama svoja teorija i ne može 
joj nikakva teorija kao i nikakav savet doći sa strane jer 
sama umetnička praksa već tog trenutka biva paralizo-
vana i onemogućuje nastanak dela koje se kritički odnosi 
spram realnosti koju hoće da istakne u razlici. Ovo je 
jasno ako se ima u vidu da delo umetnosti nije način 
pogleda na već postojeći svet, već na stvaranje sveta 
kakav on ranije nije bio, da zapravo nastoji da gradi most 
ka Drugom svetu.

426



Upravo stoga produktivitet nove umetnosti dospe-
va do svog najvišeg smisla kad održava novouspostav-
ljenu distancu, kad omogućuje jedno novo drugačije 
kretanje u svetu, kad umetnik čini sve kako bi svet 
umetnosti distancirao od tehnički nastalih virtuelnih 
svetova, čija omamljivost je velika, no krajnje nedovoljna 
da se u njima realizuje duh u svojoj iskonskoj formi.

Tome suprotstavljeni, defetistički stav pretpos-
tavlja da umetnička dela po sebi izmiču sudu, da lebde u 
praznom, nedefinljivom prostoru i da u svojoj samostal-
nosti govore isključivo sama sa sobom ne imajući nameru 
da uspostave odnos sa onim delima jednakim njima što 
nužno postoje, jer, da su apsolutno sama i jedina, njihov 
svet ne bi mogao postojati. Ono bitno umetnosti, ono po 
čemu delo upravo jeste to što jeste, dovodi sferu umet-
nosti u blizinu filozofije i jedino u tom slučaju dela umet-
nosti mogu komunicirati s delima mišljenja.

Ako se nečim dela umetnosti što nastaju danas, 
nečim osobito posebnim, izdvajaju u odnosu na dela 
nastala u ranijim vremenima, a koja su postala etalon po 
kojem se određuje i definiše delo, onda je to, u prvom 
redu, ne pružanje zadovoljstva posmatraču, već buđenje 
pitanja u onima koji su sposobni i spremni da ih čuju.

Nova dela u prvi plan dovode mogućnost i način 
samog proizvođenja kao i način na koji bi se duh iznova 
mogao u delo useliti.

Današnji umetnici su više infantilna no misleća 
bića. Nije nimalo slučajno što zapadaju u veliku zabludu 
verujući da im bitna znanja nisu neophodna, da mogu 

427



sami, uzdajući se u svoju zdravu pamet, da nađu izlaz iz 
neprilika u koje ih zahtevi iskrsli pred modernu umetnost 
dovode. Ta naivnost je fatalna. Osuđenost na propast je 
posledica pogrešnih namera. Naivnost i refleksivnost 
često idu zajedno, ali, nikad se ne zna koji će od ovih 
momenata, i kad, prevagnuti i onaj drugi gurnuti u 
stranu. 

Teorijsko znanje i ono što hramajući za njim 
nastoji da se o njega osloni, retko dospevaju u istu ravan 
gde bi se ono što su neki, nekad zvali tajnom umetnosti, 
moglo razrešiti. Umetničko delo nema slojeve. Oni nast-
aju kasnije, tokom njegovog trajanja u vremenu. Stoga se 
ono i menja i naknadni slojevi obično ne dopuštaju da se 
vidi šta je zapravo u njegovoj osnovi, šta je ono zapravo. 
Dela su zagonetke. Kako za posmatrače, tako i za njihove 
autore. Zato se dešava da umetnička dela neke slojeve 
gube, neke druge dobijaju, i stoga ih u raznim vremenima 
različito vide i vrednuju u kontekstu drugih dela.

U virtuelnim svetovima sve je drugačije, njihov 
sadržaj traje zajedno s njima, nepromenljiv, nesposoban 
da primi na sebe nove slojeve jer nije ni izgrađen za 
trajanje, već za upotrebu. U virtuelnim svetovima nema 
ničeg magijskog; sve je posledica proračuna i proces 
proizvodnje završen je već u času njihovog nastanka. Sve 
u njima usmereno je neposrednom iskustvu i naknadno 
domišljanje i dograđivanje dela u njegovom trajanju jeste 
svojstvo umetničkog načina mišljenja a ne čiste intencije 
umetnika koji ostaje u senci svojih dela ma koliko istupao 
kao njihov tvorac. Tvorevina tvorca izmiče njegovim 

428



namerama. To je vidno već i u pokušaja Božijeg stvaranja. 
Bog ovo što jeste nije hteo. Ako je on s nekom namerom 
stvotio ovaj svet, nešto mu je iskliznulo pri radu pri 
samom početku, morao je odmah da se proverava, ali bilo 
je već kasno; u času kad je konstatovao da je načinjeno 
dobro, on je svesno pošao protiv sebe, počeo je da se 
zavarava, jer, morao je pre stvaranja da zna da li je nešto 
dobro, a ne nakon što je to već učinio. Gnostici su stoga 
bili u pravu. Tvorac ovog sveta, došavši u dodir s mate-
rijom, postao je tvorac nižeg ranga i to je zamka u kojoj ga 
je čekala njegova tvorevina s čovekom kao njenim osnov-
nim izrazom.

f. Posledice Hegelove prognoze/dijagnoze

Današnji mladi lekari sve su manje obrazovani i 
prognoze uprkos skupoj sofisticiranoj opremi sve su više 
pogrešne. Ne uče. Niko ne zna biohemiju; znaju da se 
samo drže raznih protokola koji ih štite od svake odgovor-
nosti, a ako nešto i pođe po zlu, tu su kolege konsultanti 
(tzv. „sudski veštaci“) koji će ih uvek opravdati u stilu: 
dobro su mislili i radili, ali stvar se eto, otela. 

Ako tako se zbiva u nauci gde se oslanjanje na 
egzaktnost pretpostavlja, u umetnosti je situacija mnogo 
neizvesnija i nesigurnija. Neznanje umetnosti i umetničke 
prakse nikog neće ubiti, niko ne strada usled grešaka 
izazvanih neznanjem, ali strada umetnost. 

Mladi umetnici trude se da budu umetnici, ali ne i 
da stvaraju umetnička dela. Svest im je sužena uvidima u 
druge virtuelne svetove i u svome se sve manje snalaze. I 

429



sve što stvore misle da je samim tim već umetničko delo. 
To nije ništa strašno ni pogubno, jer biće još i gore, pošto 
nastupaju još turobnija vremena.

Ako nešto produbljuje krizu umetnosti, onda to u 
najvećoj meri dolazi od samih umetnika. Teoretičari ipak 
nešto (po prirodi stvari) znaju; umetnici nisu obavezni da 
budu i obrazovani, verujući da će im znanje ukvariti tale-
nat za koji misle da ga imaju, ne znajući da je on dar, dar 
od onog koji daruje. Zato se ovde pominje prognoza; ona 
bi trebalo da ukaže na mesto gde se rađaju problemi i 
odakle nadolazi najveći broj nevolja – umetnicima dok 
stvaraju, teoretičarima kad se trude da razumeju savre-
mena dela i njihove „tvorce“ a u nastojanju da opravdaju 
ono što se opravdati ne može. 

Ako savremenu estetiku danas karakteriše oseka 
interesa za nju usled sve manje odgovora koje nudi, to je 
prvenstveno stoga što sve manje ima šta bitno reći o 
delima koja danas nastaju i situaciji koja se oko njih 
ispreda. Slabljenje interesa za nju posledica je sve skrom-
nijih uvida u njen predmet. Situaciju ispunjenu nesigu-
nošću ona nastoji da prevlada teorijskim raspravama o 
načinima nastajanja dela i meri u kojoj ona još u naše 
vreme nastaju, a ne onim šta dela zapravo jesu, šta nam 
ona to novo donose. 

Uostalom, ne treba gubiti iz vida ni to da usled 
oseke interesa za njihov rad sami umetnici sve su češće 
nezadovoljni sami sobom i više pažnje obraćaju na 
društvenu situaciju u kojoj se nalaze, no na probleme 
iskrsle u procesu samog stvaranja. Doduše ima i onih 

430



blaženih duhom koji se krajnje nerefleksivno odnose 
prema situaciji u kojoj se umetnost danas zatekla i oni su 
već u samom startu izgubljeni. Umetnicima niko ne može 
pomoći ako se oni sami ne trude da nađu izlaz iz situacije 
u kojoj se nalaze, iz situacije koju sami nisu izazvali, ali 
koju moraju prevazići. Estetika im tu nije od pomoći, a o 
tome je Hartman već davno pisao. Konačno rešenje nije 
ni u reagovanju buntom i u znak protesta stvarati nešto 
suprotno svemu – anti-umetnost. Tako nešto je već 
odrađeno i tu je reč onda o prevladanoj metodologiji koja 
neće dati neke posebne rezultate sem što će izazvati tugu 
kod potencijalnih posmatrača ili slušalaca koji će se od 
umetnosti samo udaljiti zauzimajući odbojni stav spram 
nje, a koji ne mora biti do kraja i opravdan.

Hegelova prognoza o kraju umetnosti lebdi nad 
njom i posle više od dva stoleća. Hajdeger je u pogovoru 
svog spisa o izvoru umetničkog dela s pravom rekao da 
konačni sud o tome još nije donet; prošlo je skoro preko 
sedam decenija od tada i sve jednako stoji. Umetnost to 
oseća, estetika nastoji da novostvorenu situaciju do kraja 
promisli, dok je sve vreme umetnička svest sve više 
nepoverljiva spram procena o svojoj sudbini, i prema 
budućnosti koja joj je sve manje naklonjena. Pitanje o 
tome kako je umetnost moguća, ako je nesporno da 
umetnička dela postoje, koje je davno postavio Lukač, 
sada se javlja u jednoj radikalnijoj formi i glasilo bi: „da li 
je umetnost konkretno moguća danas“? 

Postoji tendencija prisutna u umetnosti, a koja se 
ogleda u tome da naglasak stavi na svoju negaciju i poku-

431



ša da opstane tako što će pokušati da preživi sopstvenu 
smrt. Nastojeći da negiraju ono što im je zapravo davalo 
pravo na trajanje u sferi umetnosti savremena dela 
nastoje da se negiranjem veze sa prošlošću atomizuju i 
izdvoje iz sfere umetnosti odbacujući na taj način i samu 
umetnost kao mogući prostor i pribežište. Tako dela 
postaju ništa, sama umetnost zatvorena tradicionalnim 
delima, takođe klizi u ne-ostojanje i umetnosti, kad je reč 
o novim delima, više nema. Staro proročanstvo se obis-
tinjuje, mada na pomalo drugačiji način: ne tako što će 
svetom da zavlada pojam, već mnogo prizemnije, delo-
vanjem samih umetnika koji deluju, mada ne znaju šta 
uopšte čine. Razume se, postoji još jedna već nagoveš-
tena, daleko radikalnija mogućnost: pad u varvarstvo u 
kojem do umetnosti više nikom neće biti stalo i u kojem 
jedini cilj biće zadovoljenje samo fizioloških funkcija 
pojedinaca.

Za to vreme estetika, i sama došavši na izvestan 
način do svoga kraja, bespomoćno svedokuje o isprav-
nosti već ranije postavljene dijagnoze: došavši do kraja, 
umetnost se pokazuje nepotrebnom i njeni akteri svojim 
delima brišu okvire jednog od realnih svetova čiji nesta-
nak više niko ne primećuje jer svet traje i dalje razbijen u 
niz virtuelnih svojih oblika koji ljudima pružaju samo 
iluziju, sliku lažnog sveta, sliku pseudo-stvari (simulak-
rum), jer ne mogu da im pruže ono što sve vreme obeća-
vaju. A ljudi, prihvataju sve što moraju da prihvate u 
odsustvu jedinog načina opstajanja koji im ništa nije 
nikad oduzimao već samo davao kao utehu, smisao i 

432



oslonac, jer nade ima i s druge strane ulaza u ništa. U tom 
prihvatanju niko ne vidi potvrdu konačnog poraza, niko 
ne može, niti želi da shvati da je izgubio sve što je modao 
imati a dobio besplatnu kartu u jednom smeru za put u 
ništa. 

3. Umetnost i istina

a. Istina dela

Zar i danas treba još uvek, posle svega što je reče-
no treba postavljati pitanje šta je istina i gde je ona zap-
ravo? Ima li svoj materijalni oblik, ili je samo mentalna 
potvrda nekog saglasja koje su i stari metafizičari zabora-
vili? Zar se za nju nije i u međuvremenu već dovoljno 
stradalo? Onaj ko je mislio da je donosi, nije dobro 
prošao, a nisu ni oni koji su sledili za njim. Da je ona u 
saglasju koje se dotiče stvari, to je dobro primetio već 
Akvinski. Ali, šta je zapravo istina? Ko je zapravo došao 
prvi do toga da je postavi u prvi plan neke relacije čoveka 
i stvari? 

Danas se o istini govori ili usput, ili samouvereno, 
a u dubokoj ubeđenosti da govor o njoj može biti lepršav, 
ne dovodeći sagovornike u neku obavezu da polažu raču-
ne o onom što misle, ili govore o njoj. Danas je za to da se 
kaže u čemu je istina jednog umetničkog dela neophodna 
filozofija. 

Međutim, kako dela umetnosti, tako i filozofija 
koja bi trebalo da nam ih misaono približi nalaze se u 
neprilikama, odgovor na pitanja koja o svom nastajanu i 

433



potonjem postojanju dela umetnosti hoće se otvoriti 
unutar sfere umetnosti, u naše vreme naleću na nepre-
mostiv zid koji filozofija ne može da ukloni jer je sama 
dospela u teškoće vezane za pitanja njenog počela i 
verodostojnosti iskaza prvih mislilaca koji su najdublje 
zasnovali njena osnovna pitanja.  

To mučno pitanje o istini koje toliko njih žele da 
tematizuju, a nesvesni da su daleko od toga da ga mogu 
na najmanji način dosegnuti, muči i nas danas, posebno 
one koji hoće govoriti o umetnosti. Svi hoće da znaju šta 
je to istina, kako se ona otelotvoruje u umetničkom delu. 
A zašto bi u njemu bila istina? Kome je od umetnika stalo 
do istine? Svi oni koji stvaraju, svi oni koji teže tome da u 
nečem materijalnom iskažu svoju misao, svi oni misle na 
istinu. No ona je negde na posve drugoj strani. 

Šta je uopšte istina? Da li je po sredi neko saglasje 
(adequatio) mišljenja i stvari? Ako je tako, ako mišljenje 
jeste, a jeste dok misli samo sebe, njemu stvar van njega i 
nije potrebna jer je dovoljno sebi i u sebi sve ima. U isto 
vreme, tako nešto potrebno je umetnosti, odnosno nje-
nim delima koja streme tome da se uzdignu do mišljenja, 
da se u njemu potvrde da pokazu kako stvar može biti 
više od nje same.

To samo potvrđuje da postoji neki diskorak izme-
đu sveta umetnosti i mišljenja koje ga hoće razumeti i 
njegova dela dovesti u red s pojmovima što bi stvarima 
činili paralelni svet a u kojem se dotiču imaginarno i 
realno. Sve to je moguće dok na scenu ne stupe drugi 
svetovi: irealni, imaginarni, virtuelni svetovi u kojima 

434



pitanje realnosti pada u drugi plan, gde se adekvatnost 
intelekta i stvari, a, potom i sam problem istine više ne 
postavlja. Svet umetnosti kao i realni svet koji ga je omo-
gućavao, dospeli su do svoga egzistencijalnog kraja.

Dela postoje, ali u kom ontičkom smislu? Da li su 
to dela umetnosti ili samo produkti koji umnožavaju već 
postojeći svet stvari? Problematičnost njihovog postoja-
nja, njihovo neizvesno bivanje u sferi umetnosti, dovodi u 
problematičnu situaciju sam svet umetnosti i ono umet-
ničko koje ga odlikuje biva sve disperznije, te stvari poste-
peno gube svoju auru, gube svoj specifični identitet u 
novom svetu koji više ničem nije naklonjen. Uostalom, 
zašto bi svet nečemu ili nekome i bio naklonjen? On je 
samo mračna pozadina, do kraja nedefinljiv horizont u 
okviru kojeg sve se dešava, a koji sam, obuhvatajući sve, 
ni na šta ne utiče.

To što su Aristotel ili Epikur bili robovlasnici, stva-
rajući pritom veliki prodor u sferi mišljenja, danas do nas 
ne dopire. Ko je obrađivao taj Epikurov vrt? Jasno je, 
robovi, a ne on i njegovi sledbenici koji su jedući sir i 
masline, ponekad i ribu uz vino, ako bi im je neko poslao 
(sami pecali nisu), ćaskali o životu bogova u intermundi-
jama koji su, živeći blaženim životom, drugačije videli 
svet bez vremena, ne misleći na konačnost i ljude u njoj.

Ne daj čoveku ribu, nauči ga da peca - govori stara 
kineska mudrost. Ali, stari Grci nisu bili Kinezi; njima je 
sve bilo donošeno na sto. Prevazilaženje postojećeg mo-
guće je u procesu rada, obično fizičkog, jer, sposobnost 
rada uma, data je kao dar samo pojedincima. No svako 

435



prevazilaženje podrazumeva promenu, izmenu koja čini 
da stvari budu drugačije, a ne kakve stalno jesu, ako traju 
u nemom mirovanju. 

Zato, istina, ako hoće ukazati na identičnost s 
onim večnim, odakle dolazi kao govor koji se teško da 
razumeti, nalazeći se u umetničkom delu, već samim 
svojim postojanjem upućuje na oprez: ne treba sve 
prihvatati onakvim kakvim nam se pokazuje - sve treba 
gledati i s one druge strane, iz ugla koji podrazumeva 
drugačiju vrstu trajanja. Zato oni koji misle da donose 
istinu, obično ne prođu najbolje u životu. Istina je već 
sadržana u stvarima, u delima i treba je u njima nazreti, 
videti po čemu su ona umetnička, po čemu ona govore o 
onom što se ne da govoriti, a uporno govore o onom o 
čemu treba ćutati, jer vreme današnje nije vreme speku-
lativnog razgovora.

b. Vreme razgovora

Ako je sadržaju istine jednog dela potrebna filozo-
fija, onda se tom delu loše piše. Navodno, tek u delu 
istina pokušava da s njim konvergira, ili se u njemu gasi. 
Ako je ovo bila moguća Adornova dilema, onda nje danas 
nema. Istina je već odavno „ugašena“. Istina dela je davno 
pokleknula pred istinom filozofije, a ova druga našla se 
prevladana, bolje bi bilo reći, odbačena, zajedno sa 
svakom filozofijom koja je htela biti više no samo uteha.

Ako je Boetiju pred smrt s filozofijom bilo lakše, 
nama danas s njom i bez nje sasvim je jednako, jer smrt je 

436



jedina izvesnost koja nam je preostala i susret s njom 
uvek je na vidiku onima koji misle bit prirode svih stvari.

Propadanje onog što je trajalo nije samo znak 
njegovog prelaska u njegovu negaciju, vek daleko više 
znak stanja celine vremena, uvida u to da se ne možemo 
zadovoljiti primitivnim ispoljavanjima niskih osećanja i 
neobaveznim refleksijama u svetu koji sve više zahvataju 
umetnike jer nemaju snage da se suoče s najvišim 
dostignućima onog što je već postignuto, a odakle se 
samo može krenuti dalje. Oslanjajući se na subjektivni 
sud ukusa, za koji umetnici naivno veruju da ih može 
usmeriti pravom putu, oni definitivno sebe osuđuje na 
poraz, na usud da umetnosti oduzimaju pravo na istinu i 
tako gube poslednju šansu da se nađu u ravni s filozofi-
jom u potrazi kojom bi se potvrdila istina.

Insistiranje na estetici koja je po mišljenju mnogih 
filozofa danas izašla iz mode, podrazumeva stavljanje 
naglaska na kritičko samoosvešćenje umetnika, na 
nužnost da se u umetnost ukljući refleksija i prestane s 
naivnim verovanjem da je talenat dovoljan sam po sebi; 
talenat može biti dovoljan sam po sebi, ali, kao i zdrav 
razum, samo između četiri zida. Talenat je funkcionalan 
samo ako ga prati velika količina znanja.

Umetničko delo podrazumeva akt umetnika, a ne 
primenu određenih naučenih tehničkih sredstava. Taj 
akt, to je ono što po svojoj prirodi izmiče i jednostavnom 
racionalnom tumačenju, a nalazi svoj osnov u nekim 
dubinama koje je mišljenje starih a i novih mislilaca htelo 
da dosegne, jer u kritici umetnosti uvek se javlja i nešto 

437



nadumetničko što sprečava da se u umetnosti ostane, da 
se oko njega zapodene razgovor o bitnom, jer naše vreme 
nije vreme razgovora.

c. Umetnost i postojeće

Navikli smo na samorazumljivost stava da pos-
tojeće nije problematično po sebi, da takvo je kakvo jeste, 
da se bezupitno prihvata i da se stoga, isto tako, od njega 
polazi u prosuđivanju onog što van njega ili je nastalo, ili 
je s njim dospelo u svet shvatljivih stvari. Od nečeg mora 
se početi, ali, ako to već u umetnosti nije bezpretpostav-
nost, jer već uvek postoje dela umetnosti od kojih se 
umetnik otiskuje, mada koliko hteo da bude radikalan u 
uverenju da s njim sve počinje iznova, mora priznati da i 
njegovi prethodnici nisu bili na pogrešnom putu – u tom 
slučaju sve tradicionalno prestaje biti takvo, jer postaje 
savremeno, budući da ulazi u razložni dijalog sa onim 
bitnim, sa onim što svaki umetnik čini sada i ovde.

Umetnost jeste otpor empiriskom realitetu, nasto-
janje da se negira svetski poredak stvari. I to jeste, pravi 
odgovor. No, da li danas postoji mogućnost otpora 
svetskom stanju stvari u onoj meri u kojoj je taj otpor 
jednak duhu, koji ništa ne može garantovati niti se u bilo 
čemu potvrditi. Umernička dela jesu na izvestan način 
kristalizacija stanja između duha umetnosti i onog što joj 
se suprotstavlja. 

Ako je za Hegela duh bio isto što i totalitet, pa na 
taj način i duh umetnosti, on je u umetničkim delima 

438



postao samo jedan od njihovih momenata, ono što bi tre-
balo da čini osnov onoga što umetnost jeste, ali izgublje-
no u novom svetu, budući da je umetničko delo u procesu 
svog nastajanja izgubilo sustancijalnu dimenziju. 

Imajući u vidu da i sama istorija ne zna za postoja-
nje identiteta duha i neduhovnog, umetnost ne može 
deliti neku drugu sudbinu od one koja joj je već na sa-
mom početku dodeljena. U naše vreme, insistiranje na 
duhovnom u samom delu, došlo se do paradoksalne situ-
acije: umetnička dela koja bi za cilj imala da otelotvore 
duh u samima sebi, nisu više ona i ona najznačajnija kao i 
skala vrednovanja samih dela našle su se u sferi efemer-
nog koje joj je već bilo najavljeno. 

Nepostojanje čisto umetničkih dela, usled njihove 
neprestane transformacije iz dela u ne-delo i postojene 
agresivne subverzije društvene dimenzije koja se natkrila 
nad samim delima ne prestaje da u naše vreme ugrožava 
celokupni svet umetnosti. U nemogućnosti uspostavljanja 
identiteta duha i neduhovnog, javlja se najveći ponor  iz-
među onog prirodnog i objekata koji su unutar prirode, 
ponor koji istorija poznaje ali ne uspeva u nastojanju da 
ga premosti. Posledica toga ogleda se u tome da je odre-
đenje duha i život s njim u umetnosti najviši zadatak 
estetike. Jer, to što se u umetničkim delima pokazuje kao 
imanentan momenat duha, to nije i onaj duh koji ih je 
proizveo. To je uočio Hegel, i odatle su sva dalja 
tumačenja pošla ne baš povoljnim putem, jer je on u 
većini slučajeva vodio u sunovrat. Sam duh doveo je sebe 
u negaciju i ono što je trebalo biti fundamentum 

439



inconcussum svega, pretvorilo se u labavu osnovu nečeg 
što ničem više ne daje mogućnost za razumevanje 
umetničkog dela koja se oslanja na iskustvu dobijenom iz 
prošlosti, ne shvatajući da samo sadašnje vreme 
obezbeđuje uvid u ono što jeste bit savremenog dela, bez 
obzira na to, koliko ono može domašiti to što jeste i u 
kojoj meri uspeva u tome da bude savremeno.

 Estetski predmet se ne može sagledati i spoznati 
neposredno, jer za takvu vrstu spoznaje neophodan je viši 
jedan nivo apstrakcije budući da se savremeno umetničko 
delo ne može neposredno čulno spoznati usled njegove 
narastajuće višeslojnosti. Bespojmovni pristup umet-
ničkom delu ne doseže dalje od rasprave o ukusu, a radi 
se o tome da se dospe do odnosa istinitosti i lažnosti na 
koji hoće da ukaže umetnost, budući da logika umetnič-
kog dela upravo ističe razliku istinitog i lažnog. 

Tek, dokučivanje alternative istinitog i neistinitog, 
vodi tome da se razume odnos pravilnog i pogrešnog, jer 
istina umetničkog dela javlja se tek u kontekstu njegove 
ne-istine, budući, kako na to upozorava Adorno, u umet-
ničkim delima je bitan momenat istina. Samo tako ona 
mogu biti u odnosu spram spoznaje koja tu nije spoznaja 
objekta već nastojanje da se dokuči samorazumljivost 
nerazumljivog, da se ta nerazumljivost razume a tome 
jednako teže i umetnost i filozofija. 

Da bi učestvovalo u savremenosti umetničko delo 
mora biti spoznatljivo; bespojmovni fenomeni u njemu 
nemaju mesta, jer, u protivnom slučaju ono biva arhaično 

440



i nerazumljivo. Takvim ono ne mora biti od samog počet-
ka već postaje u vremenu, brže ili sporije. 

Samo delo ne može se razumeti iz sebe samog iz 
svoje neposredne datosti budući da njegov duh uvek na 
izvestan način korespondira s društvom. Ako tog odnosa 
nema, delo nam ne znači ništa; ono je nemo, zatvoreno u 
sebe; može nešto govoriti sebi, no insistirajući na tome da 
taj govor mi ne čujemo, to nije govor upućen nama, to je 
soliloquium unutar praznine. Tek u dijalogu unutraš-
njosti dela sa onim što je van njega ono se potvrđuje u 
svom postojanju; koliko je ono pritom veliko i značajno to 
već nije sadržano u mogućnosti komunikacije, već u 
sadržaju što počiva u njemu i koji pretpostavlja visok 
stepen njegove razumljivosti koji ide dalje od pukog 
objašnjenja, a tada se već počinje imati u vidu njegova 
vrednost. 

Bez obzira na to koliko se umetnici protive osla-
njanju na tradiciju, koliko se teško i bezvoljno mire s tim 
da s njima ništa ne počinje od apsolutnog početka, insi-
stiranjući na tome njihova zasluga je u apsolutnoj novini, 
a istina je upravo u tome da apsolutne novine nema, da 
sve novo može biti dokučeno i shvaćeno samo u kontek-
stu prošlog, u kontekstu već poznatog čemu se svako tek 
nastalo delo hoće odupreti, ali, bez svesti o prethodnom 
umetnička dela ne mogu da postoje i žive u realnosti koja 
je uvek skup postojećeg. Sve to znači da istupanje protiv 
tradicije ima svoje granice, jer tradicija učestvuje u razu-
mevanju dela svedočeći o onom što je bilo ali što nije ne-
povratno i prošlo. 

441



Upravo stoga, umetničko delo nije ono što je 
umetnik hteo da ono bude, izraz čiste biti, nego ono što je 
postalo. Ono je stvar među stvarima, jedino, s malo dru-
gačijim ontološkim statusom. U tom „jedino“ sadržana je 
i sva tajna umetnosti i zato najčistija dela nisu i najveća 
umetnička dela; ona postoje uvek u kontekstu. Umetnik 
uvek stvara umetničko delo, a ne bit umetničkog dela. 
Zato umetnička dela ne mogu opstati i trajati van njiho-
vog istorijskog konteksta, van odnosa koji vladaju odre-
đenom epohom. Do onog po čemu delo jeste dospeva se, 
ne neposredno, već misaonim postupkom koji podrazu-
meva prethodno postojanje pojmova. 

Ako se sve ovako nastavi, umetnici će biti tužna 
bića. Uvek se setim jednog mog (sada pokojnog) prija-
telja, veoma talentovanog vršačkog pisca, kako ništa ne 
čita da mu teorija i višak znanja ne bi ukvarili talenat. A ja 
mi kažem: o, da, ni Fokner ništa nije čitao, samo svake 
godine jednom Bibliju, a ni Borhes, samo Dantea, u 
originalu, svake godine.  A ti, ne znaš ni sleng vršačkih 
cigana.

Domašiti do prabiti umetnosti kao fenomena u 
njegovim istorijskim relacijama, potrebno je nešto više od 
primitivnog, atavističkog talenta koji odlikuje naše 
savreme pisce. Njih nije ukvarilo znanje, nego prostota, 
kao što je neobrazovanost i neznanje tehnike ukvarilo 
naše iole talentovane slikare. No, kome je danas do pisaca 
i slikara koji se nalaze na poslednjim stranama dnevne 
štampe (čak više ni u čituljama, kao u stara vremena, jer i 

442



to treba platiti a njihovi srodnici iz svoje bede to ne mogu 
sebi priuštiti). 

Naše vreme je sumorno, natkriveno olujnim obla-
cima bez nagoveštaja da može biti i drugačije, a ljudi po-
vučeni u sebe, neželjni da bilo šta učine boljim jer potpu-
no iščezla je želja za znanjem koje je oduvek bilo jedan od 
bitnih konstituensa intersubjektivne komunikacije čak i 
među osamljenim pojedincima koji o bitnim stvarima 
makar nešto naslućuju. 

d. Stanje stvari

 Stvari nemaju formu ako im ona odnekud nije 
data. Mogućnost te datosti proističe iz nas, iz volje koja 
određuje odnose među stvarima i nema te mere koja 
može domašiti prostore unutar kojih se stvari susreću 
odmeravajući svoje granice suženim horizontima koje 
oblikuje već davno započeto vreme.  

Ako nešto postoji, onda su to moralne vrednosti, 
ono što određuje ljude u kosmosu i njihovoj uzdržanosti 
pred bogovima, jer ničeg nema što bi bilo odnekud dato, 
a ne i viđeno i iz nutrine samih stvari uvedeno u unutar-
svetsko trajanje. 

Ako nešto postoji to su principi koje poštujemo, 
kojih se pridržavamo, i na kojima postoji ljudska 
zajednica. Mi smo, u suštini, mala konačna bića, bačena 
u svet i nemamo mnogo prava da se uzdižući se nad 
stvarima, smatramo ni gospodarima svog sokaka, a 
kamo li sveta koji je nad nama i kojeg mi ne interesu-
jemo od početka njegovog postojanja. Teško je shvatiti 

443



sopstvenu ništavnost, a, u suštini, nije ni to najteže; 
najteže je s tim se pomiriti i u tome živeti. 

Dok kroz prozor gledamo biljke koje rastu u bašti 
ne možemo se oteti utisku da su one nezavisne od nas, 
da imaju svoj život, svoj svet, svoje postojanje i da ih mi 
ne interesujemo. Svaka travka zna sve o sebi, zna da je 
svako može uzbrati, ali ona ne oseća nepravdu; ona zna 
da će rasti i dalje, zna da će njen koren produžiti privre-
meno joj prekinut rast. Ne postoji razlika između ple-
menitih biljaka i korova; sve su one jednake u prirodi. O 
njihovom statusu, o njihovom smislu u sustemu stvari, o 
njihovoj korisnosti ili šteti po  istoriju baštovanstva, o 
unutrašnjoj prirodi bilja koja potiče iz korena a završa-
va se u laticama cvetova ili njihovim simulakrumima, o 
svemu tome govorimo mi, baštovani, a pritom smo, u 
sistemu stvari, nebitni. 

Naše bašte u sebi sadrže sve. Mi smo oni koji ih 
prepravljaju, prerađuju, a u suštini dekoncentrišu u 
razvoju koji je njihov unutrašnji put ka nečem što mi ne 
razumemo. Prevodeći vrtove na svoj put, mi zapravo me-
njamo prirodu. Mi činimo nasilje nad njom.

Tako treba razumeti i Epikura. On je spekulativno 
vršio nasilje nad vrtom. On ga je silovao s pozicija koje 
su vrtu bile strane. A u tom silovanju još je imao podrš-
ku i navodnih prijatelja, koji i tako ništa o prirodi stvari 
nisu razumeli, a ponajmanje o biti filozofije, već su samo 
s njim uz razgovor, jeli sir i masline i pijući razblaženo 
vino sa Rodosa.

Formalno, nasilje nad prirodom u vrtu činili su 

444



robovi, nesvesni toga što zapravo čine. Oni behu samo 
izvršioci njima nepoznatog nauma. Filozofija beše delo 
slobodnih građana-robovlasnika koji su slobodu mislili 
drugačije no mi.

I potom, došli su neki da govorie o drugoj strani 
filozofije, kakvu Stagiranin „navodno“ nije znao. 
Stagiranin je znao sve, čak i ono što njegov Učitelj nije 
zapisao. Umro je u rodnom gradu na rukama majke, 
napušten od učenika, čak i od onog kojeg je po uverenju 
savremenika bitnim stvarima poučio. Ako se tako pos-
matraju stvari, Aristotel je najtragičnija ličnost istorije, 
pa i istorije filozofije, ako tako nečeg ima, posle njegove 
prve knjige Metafizike, ili posle uvida do kojih je dospeo 
Proklo vekovima kasnije i dovršio ono što je Stagiranin 
znao, a o čemu nije govorio, jer mu je Platon u nekom 
času možda previše rekao no što je trebalo.

Gde smo u svemu tome mi? Govorimo o filozofiji 
koju sve manje razumemo na tragu njenih velikih tu-
mača kao što su Toma i Suares, govorimo o umetnosti 
koja je nastala tada ili kasnije, ili je bila i nije bila, govo-
rimo o onom što jednako znamo i ne znamo, i pitanje 
koje se mora postaviti glasi: šta mi zapravo hoćemo?

Hoćemo li da nešto znamo, hoćemo li da nešto 
mislimo, ili samo se prepuštamo verovanju kako su naši 
prethodnici nešto više od nas znali, a što nisu hteli da 
nam prenesu ni u pojmovima ni u slikama?

Gde smo se obreli u času kad su sva učenja ili 
nedostatna, ili kruta da nam razjasne ono što bi nam 
nešto moglo značiti, ali mi i dalje nismo sposobni da se 

445



zapitamo šta bi to nešto moglo biti? Sadržaj stvari 
podrazumeva uvek i njihovu istoriju a ono što je već 
postalo ne može više biti i istinito. A kako dospeti do 
onog što se nekad, kad je o umetnosti reč, smatralo este-
tičkim apriorijem, to je posebno pitanje i mi nismo u 
tom slučaju samo na tragu svesti istine o nečem što bi 
bilo ekstremno vremensko, već na putu pojma koji sebe 
morao bi misliti iz samoga sebe, ako je tako nešto u na-
šem vremenu više uopšte moguće.

Zato svako umetničko delo, koje bi po prirodi stvari 
trebalo da bude izraz određene više harmonije, sadrži u 
sebi, kako Adorno kaže, mnogo problema. Participira-
njem u istoriji ono prevazilazi sopstvenu jedinstvenost, i 
u delu se taloži ono što prvobitno ne beše u njemu, no 
dospeva u njega potom i tada se u vremenu konstituiše i 
tako menja prvobitne namere i potonja tumačenja čini 
relativnim, no u isto vreme domislivim. Do toga šta bi 
umetničko delo moglo po sebi biti, dospeva se samo re-
fleksijom i na taj način otvara se jedini mogući dijalog 
umetnosti i filozofije.

e. Početak kao razlog umetnosti

U novo doba dolazi do uspostavljanja jednog posve 
drugačijeg odnosa čoveka spram prirode i stvari koje ga 
okružuju; kao subiectum on dospeva u središte sveg biv-
stvujućeg dajući svemu meru, i svojim novim mestom u 
svetu, kakvo dotad takvim nije bilo viđeno, omogućuje 
da se dospe do istine svega predstavljenog.

446



Upravo stoga Lajbnic može da odredi čoveka kao 
monadu koja u sebi sadrži sav svet, odražavajući ga tako 
što potom omogućuje Kantu da stvari odredi s obzirom 
na subjekt pošto je upravo moguće jedno saznanje a 
priori  čime se stvara potpuno nova pozicija iz koje se 
saznaje svet stvari koje se naspram njega postavljaju a 
pitanje njihove predmetnosti postaje predmet istraži-
vanja čistoga uma, jer su sad, za razliku od ranije, svi 
predmeti usmereni ka čovekovom saznanju koje po-
prima najviše mesto.

Čovekova povesna egzistencija sada se određuje 
njegovim posebnim načinom odnošenja spram biv-
stvujućeg pomoću tehnike, te metafizika novog doba nije 
više nešto apstraktno, već istina našeg vremena. To je 
istina koju živimo i u tom življenju mi se uzdižemo nad 
stvarima i dospevamo u svet umetnosti čija dela su 
ontički i ontološki različita u odnosu na neposredne 
predmete kojima se suprotstavljaju.

Spram istine prirode sad se javlja pitanje istine 
umetnosti, a u naše vreme „čiste umetnosti“, koja postoji 
u suprotnosti spram njoj ranije, tradicionalne umet-
nosti, i sebe određuje kao anti-umetnost. Pritom, ne 
treba gubiti iz vida da uprkos svoj radikalnosti s kojom 
nastupa nova umetnost, ona u svojoj krajnjoj instanci 
ostaje temeljna mogućnost čoveka da na čulan način 
učini i izrazi njegov odnos spram sveta. Taj odnos spram 
sveta podrazumeva čovekov odnos spram drugih ljudi ali 
u istovremenoj razlici spram stvari, spram sveg neljud-
ski bivstvujućeg, kao i spram sebe samog. Umetnost je 

447



izvorno, početno stanje čoveka, originerni njegov odnos 
spram sveta, način govora kojim se iskazuje njegovo 
razumevanje sveta. Stoga Hegel umetnosti dovodi u 
ravan s religijom i filozofijom budući da je poput ovih 
način izražavanja, iako nižeg ranga jer ostaje u sferi 
čulnosti, no ostaje u ravni duha, te je organon filozofije, 
kako to kazuje Šeling.

Umetnost jeste način govora, ali koji se ne da do-
kučiti neposredno, te joj je potrebno tumačenje da ne bi 
od samog početka vodila u nesporazume. Umetničko 
delo podrazumeva i zahteva tumačenje, kao što je ono 
potrebno razumevanju jezika hijeroglifa gde se ukazi-
vanjem na bića i predmete prirode ukazuje na apstrak-
tne pojave koji se neposredno ne daju sagledati, a ono za 
šta ne postoji reč, to je po prirodi svojoj nesaznatljivo. 
Zato umetnost mora da se prevodi, mora se transpono-
vati u jednu drugu ravan koja je nama razumljiva na 
magijski, religiozni ili racionalni način. 

Ako se umetnost dugo služila sredstvima prikaziva-
nja, sad je u poslednja dva stoleća prešla veliki put, pro-
šla duboku metamorfozu, te oni koji je nisu mogli prati-
ti, ne dokučujući u potpunosti njene izvorne namere (u 
njenim protestnim novim traženjima od novog viđenja 
impresionista do enformela), mogli su samo konstatova-
ti da je nastupilo doba anti-umetnosti, što je svima bilo 
nesporno i očigledno, doba kojim je zavladalo uverenje 
da je tradionalna umetnost definitivno prevaziđena, da 
se može govoriti samo o njenom kraju, jer dalje njeno 
sleđenje samo je izraz manira ali ne i načina na koji bo-

448



ravi ljudska istina o stvarima i njihovom smislu u prirodi 
i svetu u celini.

Bez odzira na sva osporavanja „stare“ i podržavanja 
„nove“ umetnosti, pokazalo se da sve nije baš tako jed-
nostavno i jednoznačno: samo postojanje umetničkih 
dela, novih ili starih, ukazivalo je na pitanje o sudbini i 
daljoj egzistenciji umetnosti i do kraja razrešeno budući 
da se ne da u svom punom obimu do kraja i domisliti.

Sve vreme čini se nespornim makar to da umet-
ničko delo nije neko dosad poznato prirodno bivstvujuće 
unutar sveta, stvar iz naše okoline (moglo bi i tako nešto 
biti, kako je pokazao Hans Arp, ali on je obraćajući se 
prirodnih oblicima predmeta njih u isto vreme i trans-
formisao stavljajući ih u nove za njih kontekste); sve 
vreme nedvoznačno je da umetničko delo nije običan 
upotrebni predmet, objekat koji zapažamo u našoj oko-
lini i koristimo ga saglasno našim potrebama: ono je u 
pravom smislu ne-stvarno i zato su mnogi govorili, već 
od Ničea naovamo, da je ono zapravo laž, da ne sadrži u 
sebi istinu, ali da je takva laž koja sama sobom temati-
zuje istinu bića. Uostalom već je Platon govorio o umet-
nosti kao prividu i neistini. Svi oni koji su ustajali u 
odbranu umetnosti nastojali su potom da budu na dru-
goj strani, kazujući kako upravo umetnost izražava du-
boku istinu koja se porađa iz osnove duha ugrađenog u 
prirodu i svet. 

Ali, pogrešno bi bilo reći samo da je umetnost laž, 
jer ona je izraz sveta u kojem nastaje, dakle jeste jedan 
način njegovog viđenja, i kako je jednom govoreći o 

449



novoj muzici Adorno s pravom rekao, da u lažnom 
društvu umetnost mora biti lažna, da bi ponavljajući 
njegovu laž govorila istinu. A neko bi cinično ili ironično 
mogao tome dodati da svako društvo ima umetnost kak-
vu zaslužuje, jer kao što je Hegel govorio, da filozofija ne 
može preći granice svog vremena, tako, isto nešto moglo 
bi važiti i za umetnost.

Ono čemu se ja često vraćam, uvek je pitanje 
porekla i nastanka umetnosti kao temeljnog fenomena 
ljudskog opstanka. O tome pisao sam mnogo, oslanjajući 
se na radove Eugena Finka. Nije sporno da postoje feno-
meni koji određuju ljudsko postojanje i prate čoveka kao 
konstante kroz svu istoriju, fenomeni kao što su rad, 
borba ili igra, te da su oni u tom smisne a-istorični, i da 
se mogu odrediti kao temeljni jer su bitni te ih stoga 
srećemo u svim epohama; koliko ih je zapravo to ni sam 
Fink nije jednoznačno i nedvosmisleno odredio: u 
svojim predavanjima iz 1955. on govori o pet fenomena, 
da bi nekoliko godina ranije pominjao još dva kojih u 
pomenutim predavanjima nema, ali se razrađuju u 
drugim njegovim spisima. 

Mislim da se neće pogrešiti ako se uvek pored 
rada, borbe, ljubavi, igre i smrti, imaju u vidu 
obrazovanje (paideia) i umetnost (techne). Činjenica je 
da pojam techne tokom istorije ima različit opseg, ali je i 
činjenica da traje i ne nestaje u potpunosti tako što bi se 
rastvorio u nekim drugim delatnostima specifičnim za 
čovekovu delatnost.

S mnogo razloga ostaje otvorenim i dalje pitanje da 

450



li umetnost nastaje u jednom trenutku čovekovog 
duhovnog razvoja, u času kad se on uzdiže nad stvari, ili 
nastaje zajedno s njim i ostaje neodeljivi deo njegove 
biti. Ako se tako postavlja pitanje, ne može se zaobići i 
pitanje čemu ona uopšte, koji je smisao umetnosti u 
čovekovom životu, ako znamo da on se na pravi način 
određuje tek i jedino spram smrti, spram ništa kao svoje 
negacije, jer smrt je poseban fenomen i pravilno bi se 
moglo reći da ona nije fenomen, no zato je temeljni 
fenomen, budući da ona nema svoju antropološku 
dimenziju, jer, poput ostalih fenomena nije unutar 
čovekovog života, no nalazi se nad njim i bitno ga 
određuje.

U isto vreme, ako tako posmatramo stvari, umet-
nost dospeva u prvi plan jer upravo svojim postojanjem 
tematizuje i postojanje svih unutarsvetskih stvari pa i 
sveta kao njihovog horizonta. U umetnosti se javlja to 
večno pitanje granice života, njegovog smisla, pitanje 
onog što nije, pitanje ništa koje se može misliti ali ne 
predstaviti. Sa takvim odnosom spram stvari ljudi su 
živeli u svim vremenima nastojeći da sebi s obzirom na 
vreme u kojem žive i njegova bitna svojstva odrede 
smisao, ali i granice umetnosti spram realnog sveta, da 
postavljajući pitanje potrebe umetnosti, ukažu sebi na to 
šta je to zapravo život koji im je dat i zašto im je uopšte i 
od koga dat.

Ako su se na to pitanje u ranijim epohama i nalazili 
odgovori, za koje su ljudi verovali da su manje ili više 
zadovoljavajući, danas se na njih ne možemo osloniti. 

451



Ovo naše vreme je na mnogo načina posve drugačije 
vreme i do te mere se razlikuje od ranijih vremena, da 
odgovori koji se na njegova pitanja u njemu samom 
donose, moraju, takođe, biti potpuno drugačiji, potpuno 
različiti od svega što nam je poznato. 

Ni na šta ne možemo se osloniti, nema gotovih 
rešenja, svemu se mora tražiti razlog, ali razlog koji je 
kao razlog izrastao iz ovog vremena, u mnogim aspek-
tima poslednjeg vremena u odnosu na sve što mu je 
prethodilo.

Vraćamo se onom starom pitanju: umetnička dela 
postoje, kako su ona moguća? Dugo se stavljao naglasak 
na tom kako i pritom smatralo da se pitanje može razre-
šiti stavljanjem naglaska na heteroontološku prirodu de-
la. Ono je po svom načinu postojanja drugačije od pri-
rodnih stvari i već time, imajući drugačiji način postoja-
nja, tvori jedan drugi, spram realnosti drugačiji svet 
zajedno s delima koja mu po biti sa-pripadaju. 

No, u naše vreme naglasak se pomerio na prvi deo 
pitanja koje je u prvi mah bilo neupitno. Polazilo se od 
tog da dela postoje, ali, da li ona zapravo postoje. Sve 
više je onih koji će se složiti da dela samo na poseban 
način postoje, i to ona koja su do nas došla iz ranijih 
epoha. Međutim, može se tvrditi da umetnička dela 
danas više i ne postoje, jer više ne nastaju. 

U tom smislu, u odsustvu dela, nema više ni umet-
nosti. Ona, na izvestan način, postoji kao nešto što pri-
pada prošlosti, jednom drugom, ranijem vremenu (ili, 
čak, bolje bi bilo reči: ranijim vremenima), ali nama sve 

452



manje znači pošto ta dela više ne pripadaju današnjici, 
ne konstituišu je, pa nisu više u životno bitnom dijalogu 
s nama. 

Naše vreme nema potrebu za umetničkim delima; 
ona se izučavaju, no u njima se odavno više ne uživa; ne 
oseća se potreba ni za umetnicima, za onima koji bi nova 
dela stvarali i uvodili ih u realnost obogačujući je i uslož-
njavajući. Nastupila je oseka potrebe za umetnošću. 
Ljudi su zaokupljeni posve drugim stvarima tonući sve 
više u prostor/svet koji nije i mera njihovog života.

Ostalo je, možda, samo još jedno pitanje, pitanje 
razloga, onog sto je Lajbnic određivao kao ratio. Ne 
možemo ne govoriti o tome kako smo u ovu situaciju 
dospeli. Postoje već duže vreme dva odgovora: prvi, o 
onom o čemu se ne može govoriti, o tome treba ćutati 
(Vitgenštajn), i jedan drugi, malo noviji: upravo treba 
govoriti o onom o čemu se ne može govoriti (Adorno). A 
možda dolazi, ili je već došlo, vreme za traženje jednog 
trećeg odgovora?

f. O potrebi umetnosti

 Umetnost je potrebna? Kome, zašto? Zakasnelim 
teoretičarima koji još misle da su i estetičari i da nešto 
bitno govore o umetnosti o kojoj zapravo ništa i ne zna-
ju, a to što znaju učili su ih tome nevični ljudi. Zašto? 

Danas oni  „teoretišu“ o svemu i svačemu – za šta 
ih angažuju, za šta ih plate oni kojima su potrebni za 
vanumetničke ciljeve; pogledajte samo te asocijacije 

453



umetničkih kritičara. Oni hoće pare za projekte. Pisaće o 
svemu, samo da im se plati neka crkavica da mogu kupiti 
škembiće. Zato danas likovna kritika ne postoji, ako je i 
ima, ona je ili korumpirana, ili nije nikom interesantna.

Da ne bude zablude: sa knjiženom kritikom još je 
gore – to je decenijama negovana i usavršavana prosti-
tucija najnižeg, uličarskog ranga. Poslednji provincijski 
neobrazovani amalini bez znanja ijednog stranog jezika 
postaju književnici, a bezdarni nepismenjaci pesnici; 
književne nagrade koje tu jedni drugima dodeljuju 
najbolje potvrđuju to stanje intelektualne i duhovne 
bede. Svako će reći: pa šta! To je simptom našeg novog 
vremena koje voli da se s budalama šali.

Živi se u svetu u kojem nije bitan ni odlučujući 
faktor realnosti, već naspram nje samo pojava, nešto 
maglovito lebdeće u vazduhu, privid realnosti. U takvoj 
situaciji, što može izgledati krajnje paradoksalno, ideje o 
umetnosti, svest o njenoj mogućoj delotvornosti, postaju 
aktuelne; sve se nalazi u igri. Kovitlac pojmova, stavova 
lišenih osnovnog smisla, nedomišljenih projekata, obru-
šava se na pojedinca i on unezveren, poražen mnoštvom 
pojava koje ne razume, počinje u sve da veruje, gubi 
svoja ranija uverenja, počinje i sam da lebdi u praznini 
čiju prirodu ne poznaje, ne shvatajući da ona sama ima 
iza sebe geometrijski izgrađenu pozadinu koja sadrži 
mnoge odgovore, ali do kojih se samo pustom željom ne 
može dopreti. 

Svet realnosti (koji se osporava u ime stvarnosti) i 
svet privida počinju da se prepliću na takav način da 

454



nejasno postaje i samo postojanje onog što bi nekom 
trebalo u životu biti oslonac, a što se u ranijim epohama 
nije ni tematizovalo jer se samo po sebi u svojoj nužnosti 
pretpostavljalo. Jer, šta je sad samo postojanje, čemu 
svest o njemu, ako ga mislimo konsekventno na 
tradicionalni način kao osnovu onog što bi trebalo da 
jeste (a što se sad pokazuje kao ono što apsolutno nije), 
može poslužiti u neizvesnom trajanju? 

Tradicionalni načini procenjavanja odnosa među 
stvarima i samog života unutar njih, kao i posledice koje 
iz svih uzajamnih susreta slede, sve manje imaju smisla. 
U neizvesnom vremenu uslovljenom neodredljivošću, 
pojedinac se oseća krajnje pometen, ne zna kuda da 
krene, jer svi smerovi krajnje su nepouzdani, vode u 
neku nigdinu koja se ne da opisati do sada poznatim 
pojmovima. Da konfuzija u kojoj se nalazi bude još veća, 
on zapravo ne zna ni gde se on sam nalazi, gde bi mogao 
naći ma kakav orijentir u svetu koji nema orijentira (a 
što on ne zna, jer ne zna da su ih pre njega vešti mani-
pulatori već izbrisali). 

Šta čovek može činiti? Jedino što mu u prvi mah 
preostaje jeste da izađe iz svoje izolovanosti neposred-
nom okolinom u ono što joj se već od davnina suprot-
stavlja. Može se obratiti, i to mu preostaje, svetu umet-
nosti. 

U umetnosti čovek može, doživljavajući na druga-
čiji način neposredne stvari, koje su mu se činile pozna-
tim, a zapravo nisu bile nimalo poznate, naslutiti sebe u 
jednom novom odnosu koji bi mu otvorio put što vodi 

455



sagledanju onog što jeste, a to što jeste upravo je ono što 
svima beše vekovima skriveno.

Ta skrivenost skrivenog nije neka omaška u čove-
kovim traženjima; nije ni neka kosmička greška, ni usud 
koji je sve ljude bacio u prostore ispunjene nevoljama i 
nemoći da se prevaziđe ono što ih ugrožava. 

Ljudi su prihvatili, a da na to nisu bili osuđeni, da 
se bave malim stvarima, da se zadovoljavaju neznatnim 
uspesima i životom u samouverenju kako čine to što 
jedino je moguće, a u isto vreme dovoljno da se dato 
doživi na način koji je, realno gledano poluljudski.  
Živeti na način čoveka, živeti na najviši način, dato je 
retkim pojedincima. To traži i žrtve i spremnost da se 
bude i na gubitku, ali na takvom gubitku koji se ne može 
izbeći ako se hoće biti svoj. Malo je onih spremnih da ne 
prave kompromise zarad malih dobitaka. Malo je i ljudi 
koji to po svojoj biti ostaju i jesu. 

Upravo stoga, umetnost se može pokazati u svojoj 
potrebnosti onima koji su spremni da za nju se žrtvuju a 
ne da se njom podlački okoriste. Razume se, kad se ona 
gleda na ovakav način, teško je ne pasti u sociološku 
ravan razgovora. Potrebnost umetnosti podrazumeva i 
nešto daleko više od pada u svakodnevnost. Umetnost 
ne pripada svakodnevnosti. Ona je uzdignuta iznad nje. 
Svet umetnosti je poseban svet, svet koji ovom u kojem 
ljudi žive daje smisao i odnos spram njega omogućuje da 
shvati se ta differentia specifica koja omogućuje da se 
dokuči smisao života iznad prizemnog života, onaj život 
pravoga smisla, a u tom slučaju, za umetnošću postoji 

456



trajna potreba. 

g. Ima li naše vreme budućnost

Zatekli smo se u vremenu koje ne pruža mnogo 
nade zagledanima u budućnost, ali ne prestaje da stare 
misli odeva u nove oblike; sve doskora što beše poznato, 
sada je nepoznato, dok određeno živi u neodređenosti, a 
ljudi traju u nenadno nametnutom im rastrojstvu i niko 
ne trudi se više da misli o onom što bi moglo biti, jer, sve 
manje razume ono što trenutno makar kao privid jeste. 
Pojmovi nisu samo izgubili značenja, već i smisao 
sopstvenog postojanja. Kome je još do istine i postojanja 
u sigurnosti, kad oni su nestali zajedno sa svim 
predvidljivim i bliskim im oblicima postojanja? 

Iz ovog što jeste, vreme se ne vidi u svojoj celini već 
je samo jedva slutljiv fragment, nezavisan od drugih 
delova trajanja. Upravo stoga vreme je postalo pusto 
sada bez budućnosti, praznina koja sve uvlači u sebe, 
rastvara i preobraća u beskrajno ništa. 

Samozavaravanje je jedini preostali način da se 
izađe iz pogrešne realnosti, pod pretpostavkom da se 
negativno prevladava samo negativnim, ali, znano je 
svima da nemoguće je, u ovo doba, dugo pripremano, 
bez uticaja i najmanje slučajnosti, izaći iz ne-vremena i 
stupiti u nove prostore koji se moraju iznova graditi za 
vreme buduće.

Ima li izlaza iz košmarnog sveta koji sam sebe iz 
sebe sada porađa otuđen od opštih vrednosti? Ove 
poslednje dugo su stvarane, ali bez mehanizama 

457



samozaštite. Dugo se nije verovalo da je potrebna visoka 
zaštita vrednosti od sistematske ugroženosti. Dugo se 
verovalo da vrednosti same po sebi su održive, nedvo-
smisleno sposobne da prežive mene vremena jer su se 
nad njima nadnosile u različitim epohama. 

Sada je došlo do situacije u kojoj se postavlja 
pitanje da li iko još nastoji da sagleda novonastale 
opasnosti po celinu ljudskog opstanka i ono što 
sagledano je u njihovoj osnovi može konstruisati kao 
principe mogućih izlaza i puteva u novu ravan koja bi 
bila više od puke realnosti, koja bi bila stvarnost u kojoj 
svoje mesto zadržava i svet umetnosti sa delima ranijih 
epoha ali i onima koja ovog časa u dijalogu s njima 
nastaju.

Pitanje koje se ovde postavlja moralo bi imati 
pozitivan odgovor, no takav odgovor se sada jasno ne 
nazire. Istina, postoje nagoveštaji mogućnosti kretanja s 
ubeđenjem da neki ishodi čak lebde i u vazduhu, no 
kako ih domašiti, kako iznova otvoriti doskora zatvorene 
prostore noosfere koja je ljudima jedino spasonosna, jer 
sadrži u sebi ne samo dostignuća prošlosti već i moguć-
nosti otvaranja novih smerova u vreme buduće.

4. Ciljevi umetnosti

 a. Konačni ciljevi opstanka

Pretpostavlja se da ljudska delatnost nema neki 
prednameren cilj, a i ono što je uslovljeno nekim ciljem bi 
se moglo imati u vidu kao neki cilj  konačni cilj, samo po 

458



sebi nije konačnim ciljem uslovljeno budući da ljudska 
delatnost nije uvek uslovljena ciljem. Činjenica je da u 
mnogim slučajevima nije uslovljen namerama, te 
bnjegova delatnosti i nije uslovljena određenim ciljem. U 
isto vreme cilj je počelo ljudske delatnosti a to bi značilo 
da čovek deluje s obzirom na određen cilj. 

No, čovek se razlikuje od svih drugih bića time što 
vlada sopstvenim postupcima zahvaljujući razumu i volji. 
Ava čovekova delatnost priostiče iz njegovih sposobnosti 
koje su u saglasju sa svojim objektom. A to znači da se 
ljudska delatnost vrši radi određenog cilja (Sth. II. 1, 48), 
mada ono što određuje cilj treba da postoji pre stvari. Jer 
određenju svakog cilja služi ne potencija no akt, budući 
da je cilj samo spoljašnji uzrok. A budući da cilj postoji 
ugrađen u čovekove namere, on prethodi stvarima i 
određuje ljudske i moralne akte.  

Živimo u ovom svetu koji ne možemo odrediti ni 
mi, a čak ni oni koji su ga nama projektovali jer im je sve 
izmaklo kontroli. Zato je ovo vreme vreme neodređenosti, 
daleko od onog u kojem su se neke delatnosti i njihovi 
odnosi mogli sagledati na nedvoznačan način i mogli 
omogućiti da se u takvom svetu adekvatno reaguje. 

Da li se može reagovati na zahtev koji 
podrazumeva beskonačnost ciljeva? Da li negovo 
poricanje podrazumeva odbacivanje dobra kao takvog? 
Mi tu ulazimo u složene sporover, posebno, kad je reč o 
dobru kao takvom. Šta je dobro? Beslonačnost, kao takva, 
pa i beskonačnost ciljeva protivrečna je njenoj prirodi. 

459



Ako je tako, ona treba priznati da treba da postoji jedan 
konačan cilj.

Šta može biti taj konačan cilj u našem životu? Tu 
se ukrštaju i razilaze sva shvatanja. Ne da nema pravila, 
ne da nema nekog mogućeg ishoda – sve se usložnjava 
već samim tim što smo tu već na stranputici. Mi smo se 
udaljili od osnovnog pitanja, od osnovnog puta. Trebalo 
bi se složiti sa tim da prihvatanje beskonačnog kao takvog 
jeste i u odricanju dobra kao takvog, i da u tom slučaju 
dobro postoji u funkcijici cilja, ali da ako bi ne bilo 
konačnog cilja, mi ne bismo ništa ni želeli, i nakakvo naše 
delanje ne bi imalo svoj kraj. A priroda dobra je takva da 
iz njega ističe mnogo a ono ne proističe ni iz čeg. Zato 
dobro ima svojom prirodom cilj, a najviše dobro konačni 
cilj.

No, možda, to najviše nije nama svima dato. Mogli 
bismo se zadovoljiti tim što bismo se rekli da se teeba 
zadovoljili nekim konačnim ciljevima, a koji bi po rečima 
Avgustina bili u zadovoljstvima, miru, darovima prirode i 
vrloj delatnosti. No, konačni cilj može biti u raznim 
navedenim momentima i nije do kraja jasno na čemu 
ćemo se zaustaviti.  Cijl bi morao biti jedan i ne može se 
prihvatiti više konačnih ciljeva.

No do čega smo zapravo došli? Mi živimo u 
vremenu koje jeste nestabilno, ali i mnogovektorno 
omogućujući nam da se krećemo u raznim smerovima a 
da nemamo ni jasne ciljeve ni svest o tome da bi ciljevi 
uopšte trebalo da postoje. O krajnjim ciljevima u ranijim 
vremenima, posebno u vreme Tome Akvinskog, stvari 

460



nisu bile sporne. Sve je bilo jasno, određeno svešću o 
nespornom postojanju Boga. Danas, kad već više od 
stoleća sve je dovedeno u sumnju i opovrdnuto ne bitnim 
argumentima no relativnim uneutemeljenim skazima, ne 
može se govoriti o nekim konkretnim a još manje 
apsolutnim ciljevima.

Sve je dsovedeno u pitanje pa i smisao ljudskih 
ciljeva i njihove konačnosti kao orijentira. Stvar je u tome 
što živimo u drugom svetu od onog koji su gradila ranija 
vremena. Taj drugi svet više nije u kontekstu ranijeg i 
njegov makar mogući delimični nastanak, a u koji peroriv 
svoje volje ulazimo, teško je razumeti i moramo biti 
svesni da on nije naš, da se on nas opšte ne tiče; mi smo u 
njemu neznanci. Nalazimo se u hladnom i praznom 
prostoru koji ne podrazumeva granice naših mogućnosti. 

Šta sad nam kazuje konačnost? Ima li nje kad je 
reč o dobru ili o onim vrednostima na kojima su počivale 
ranije epohe? Živimo u svetu subkulturnih tokova koji 
određuju naše vreme, tokova koji nas prekrivaju svojim 
surogatnim vrednostima, živimo u svetu koji je 
rasplavljena masa reči i pojmova koji su izgubili svaki 
smisao i u kojem nam se nameće da nešto iz starih 
vremena ima još neki daleki odsjaj, a mi dobro znamo da 
sve što nam se nameće jeste zapravo smišljena laž, no mi, 
retki pojedinci, odupiremo se, nastojima da budemo 
protiv struje, nastojimo da se odupremo pritiscima 
sistema, a svi drugi plivaju u žabokrečini  i svojoj 
samodovoljnosti koju je načinila postojeća vlast . 

461



Jasno je, nije lako plivati u bistrim vodama, još 
teže plivati uzrečno. Prave reke su planinske. Jesu i 
izvorne u lepim brdima, ali, retki su oni koji mišljenje 
stvari dovode u ravan onog što je prirodi najviše. Živimo 
u nemilosrdnom vremenu. Niko nam, ni onaj Najviši, ne 
može biti na pomoći. Ne samo stoga što mi to ne 
zaslužujemo, već stoga što mi u svoj svojoj pasivnosti, ne 
želimo da se probudimo i sebe sagledamo u ogledalu 
vremena. A niko nam ne može pomoći ako sami nismo 
spremni da sami sebi  pomognemo i uzdignemo se sebe, 
nad prazninu koja bi nas i tako peogutala i oprogla da nije 
vere.

Vreme jeste surovo. Ali najsurovije je prema 
onima koji ga ne poštuju.

 

b. Opstanak u vreme bez umetnosti

Pretpostavlja se da ljudska delatnost nema neki 
prednameren cilj, a i ono, što je uslovljeno nekim ciljem 
moglo bi se imati u vidu kao neki cilj, konačni cilj, koji 
sam po sebi nije konačni, imajući u vidu da ljudska 
delatnost nije uvek uslovljena ciljem. Činjenica je da u 
mnogim slučajevima cilj nije uslovljen namerama, te 
njegova delatnosti i nije determinisana određenim ciljem. 

U isto vreme cilj je počelo ljudske delatnosti a to 
bi, opet, moglo značiti da čovek deluje s obzirom na 
određen cilj. Ko bi se, u takvoj situaciji, rešio da nešto 
kaže protiv našeg vremena u kojem niko više ne zna se ni 
koji su pred nama ciljevi, ni koji je smisao sve naše 

462



delatnosti, ni šta mi uopšte možemo činiti da bi bilo šta 
mogli učiniti što bi bilo smišljeno i svrhovito? Posebno 
pitanje je i u tome šta je to što bi bilo svrhovito, šta to u 
našoj deklatnosti ima bilo kakvu svrhu. Svako će reći da 
ono što jeste i postoji  jeste dobro, reklo bi se, skoro, 
idealno, jer za bolje od toga niko i ne zna. 

Odista, u ranijim vremenima, u ranijim epohama 
koje su zapamćeneostale u našem sećanju na mnogo 
raznih načina, zavisno od toga kako ih mi tumačimo i 
kako ih vidimo s obzirom na naše često lične, 
partikularne ciljeve, bilo je, na opštem planu, i 
kratkotrajnih vremena mira među narodima, ali i velikih 
ratova, posebno u vreme Renesanse, kad je u borbama 
tamnošnjih kneževina krv tekla do kolena, da danas iz 
našeg ugla posmatranja i nije jasno zbog čega su oni 
uopšte ratovali, osim zbog svojih sebičnih ciljeva, a su se, 
što jeste paradoksalno,  gledano iz ovog našeg ugla,  u isto 
to vreme stvarala velika umetnička dela koja čine našu 
istoriju umetnosti. 

Ljudi su u tim ratovima umirali, ginuli, niko na to 
nije obraćao pažnju, kao ni danas kad neki gubitnici neće 
ni da sakupe svoje mrtve, a, s druge strane, na 
italijanskim dvorovima radili su umetnici, stvarali iz 
našeg aspekta epohalna dela a da nisu znali ni za smrti 
onih koji su umirali oko njih. Šta na sve to možemo reći 
sem da su umetnici tog vremena realizovali velike 
predstave sveta i kosmosa a da sami nisu bili „od ovoga 
sveta“.

463



Današnje vreme nije takvo. Ima ratova, ali ne  
stvaraju se velika umetnička dela. Ima umetnika, ali oni 
ne žive u realnim svetovima, možda prebivaju u nekim 
imaginarnim intermundijama, ali teško je reći da nas od 
tuda dotiču i da nam nešto kazuju. Drugim rečima: 
vremena ratova i vremena mira ne utiču na stvaranje 
umetničkih dela  i razvoj sveta umetnosti, jer, unutar 
njega razvoja nema. Istovremeno, nema ni velikih 
umetnika, poput onih koje su iznedrile ranije epohe. 
Današnji umetnici su isporučioci onog što im je zadato i 
za šta su plaćeni od sistema koji ih je iznedrio; dalje od 
toga oni ne idu, niti mogu. U suštini, njima do sebe i nije 
mnogo  stalo, niti imaju nameru da učine više od onog za 
šta su plaćeni. Zato oni nisu umetnici. Oni su samo 
zanatlije kao što takvima behu u najstarija vremena i to 
su ostali, a u promenjenom vremenu izdvojili su se oni 
koji jesu umetnici, onakvi kakvima ih mi danas 
smatramo.

Svako vreme ima svoje mere, i svako vreme ima 
ono što zaslužuje. Mi živimo u među-vremenu koje ne 
poznaje velike vrednosti ali nije ni spremno da do kraja 
prizna padove koje je spremno da podnese. Živimo u tom 
među, koje zapravo nije ničem određeno ni uslovljeno. 

Razume se, da li je ovo samo neko među-vreme, ili 
vreme koje će dugo trajati između dva prava vremena 
koja mi ne vidimo niti možemo da ih vidimo i odredimo. 
Mi ne možemo da do kraja ra3umemo prirodu i bit 
ranijih epoha, njihove vrednosti i cljeve koji su ih 
određivali, a u odnosu na ovu u kojoj se nalazimo. 

464



Mi možemo samo da živimo u kontekstu prošlosti i 
razumemo ono što je bilo, i to samo donekle, u krajnje 
ograničenom aspektu, ali ne i ono što nadolazi i što bi 
moglo da bude. Mi smo potpuno dređeni sadašnjosti iz 
koje ne vidimo ni izlaz, niti smo u mogućnosti čak da se i 
unutar nje snađemo kad prede nas iskrsnu određeni 
problemi koji mogu biti krajnje jednostavni, svakodnevni. 
Sve o čemu govorimo svodi se na razgovor o onom što već 
beše, i kako to što tad se navodno dogodilo, mogli bismo 
razumeti. Naše mišljenje je mišljenje prošlog. Mi malo od 
toga i razumemo. Ali i ne trudimo se da domašimo 
mišljenjem ono što jeste, a kamo li ono što je u njegovoj 
osnovi. No, razlog tome je posve van granica neposrednog 
razumevanja stvari. Možda ljudi deluiju previše opušteno, 
neodgovorno i ne trude se da makar imalo razumeju bit 
situacije u kojoj se nalaze. Uostalom, zašto bi se i trudili, 
kad ništa ne mogu izmeniti, kad su nemoćni da ma šta 
promene i sebi stvore makar mali, ograničeni prostor u 
kojem bi se osećali ljudskim bićima na istinski način. 
Možda bi im u takvoj situaciji svet umetnosti i beg u 
njegove prostore i bio neki spas, ali, oni ga niti vide, niti 
su svesni smisla toga da bi mogli nešto učiniti boljim za 
sebe kao pojedince ophrvane nedaćama čije poreklo im je 
skriveno. U ovom poslednjem je i zamka koju oni ne 
primećuju, ali koja ih drži zatočene u praznini ophrvane 
sopstvenim teškoćama na marginama života u 
neizvesnosti izazvanoj raspadom osnovnih društvenih 
vrednosti.

465



U isto vreme, čovek se i dalje, po prirodi stvari, 
razlikuje od svih drugih bića time što vlada sopstvenim 
postupcima zahvaljujući razumu i volji. Sva čovekova 
delatnost proističe iz njegovih sposobnosti koje su u 
saglasju sa svojim objektom. A to znači da je ljudska 
delatnost usmerena uvek nekom određeom cilju (Sth. II. 
1, 48), mada, ono što određuje cilj po prirodi svojoj 
trebalo bi da postoji pre stvari. Jer, određenju svakog cilja 
služi ne potencija no akt, budući da je cilj samo spoljašnji 
uzrok, i kako budući cilj postoji u čovekovoj nameri, on 
prethodi stvarima i određuje ljudske i moralne akte. 

Ko bi se usudio da kaže nešto protiv našeg 
vremena? Ko bi poricao da živimo u doba koje je nama s 
obzirom na ono što jesmo, a u stanju da domašimo ono 
što sve vreme moralo bi da našem življenju bude 
najprimerenije? 

Svako će reći da je ono dobro, po prirodi svojoj 
idealno, jer za bolje nisu, oni koji bi hteli o njemu 
govoriti, ni čuli. Odista, u ranijim vremenima bilo je 
velikih ratova, posebno u vreme Renesanse, kad je u 
sukobima, posebno italijanskih kneževina i sitnih 
kraljevina, krv tekla do kolena, narod se borio, umirao je, 
a da u većini slučajeva nije znao ni zašto ni zbog čega, no, 
u svakom slučaju, smatralo se da je to u interesu vladara; 
upravo tada,  nastajala su velika umetnička dela na 
dvorovima gde slika naroda sitnih gubitnika nije 
postojala, jer, narod nije postojao na delima umetnosti, 
kao što nije postojao ni u narednih nekoliko stoleća koja 

466



su znala i slikala samo veličinu pobednika bitaka koje 
često sami nisu ni vodili sopstvenim rukama. 

Današnje vreme nije takvo; ima ratova, ali, ne 
stvaraju se velika umetnička dela. U isto vreme, narod se, 
takođe, ne nalazi na slikama savremenih umetnika, mada 
je njihov glavni protagonista, i zato, s pravom ostaje 
otvoreno pitanje: šta je to uopšte narod. 

Pre samo jednog stoleća to je možda i bilo jasno, 
kad su se pojavili teoretičari socijalnih borbi i oni koji su 
voleli da raspravljaju o tome ko je bio subjekt i nosilac 
klasnih borbi u istoriji, ili, činilo se da je mnogima to tada 
bivalo jasno; ali, danas se društvo do tog vremena 
raslojilo, da pitanje naroda postalo je samim umetnicima 
nejasno. Nije nimalo slučajno što su se umetnici povukli u 
sebe i počeli da stvaraju dela koja više ne odražavaju 
njihov odnos spram sveta, već sam svet koji ni oni više ne 
razumeju, jer njim ne vladaju. Počeli su da se 
ograničavaju malim, svakodnevnim stvarima, na 
njihovim platnima pojavljivali su se neidentifikoni, često 
unakaženi portreti nepostojećih osoba i izmišljenih 
predela koji su se prelivali u neodređene mase svetlosti 
smešane s mutnim bojama. A svetost, jeste svetlost i kad 
je ona prava, ona ne voli ni s čim da se meša, jer ona je bit 
inog što jeste, njegova poslednja pozadina i poreklo 
svega. 

Ovo ni u kom smislu ne znači da tu postoji neka 
neposredna veza između nedača u koje su dospeli 
umetnici (jer za to im niko nije kriv) i principa samog 
umetničkog stvaranja. Nedače nisu inspiracija (mada bi 

467



neki voleli da se na njih pozovu u oskudna vremena). Da, 
mogu i biti, setimo se Gernike, ali, ovi naši „umetnici“ 
malo mi liče na autora pomenutog dela (a o kojem imam 
posebno mišljenje, no ovde nije mesto da o njemu, kojeg 
smatram krajnje kontroverznom ličnošću i govorim).

Mi imamo posla s ljudima koji žive u subkulturnim 
tokovima iz kojih se ne mogu uzdignuti do onog što je 
umetnost kao takva. Odista, o čemu mi možemo danas 
raspravljati? O umetnosti? Da. O umetnicima? Teško. U 
suštini, ne, oni toj sferi nebesnog gde nastaje ono što 
stremi večnom ne pripadaju, oni su van sveta umetnosti. 
Čisti šoder, što bi rekao jedan moj pokojni prijatelj.  

Daleko je ozbiljnije i sudbonosnije pitanje koje se 
pred nas postavlja: ima li smisla živeti van sveta umet-
nosti, a to onda podrazumeva pod-pitanje: ako smo se već 
našli u takvoj situaciji, nismo li sami doprineli tome da se 
postavi to pitanje, i nismo li sami krivi za sve posledice 
koje iz njega slede, jer mi jesmo jedni, a odgovora je 
mnogo.

c. Jedan mogući odgovor

Svi govore da smo potopljeni u žabokrečinu koja 
se zove sub-kultura. Samu sub-kulturu teško je odrediti, 
jer ne daju se lako nazreti njene granice, budući da joj se 
izgubila alternativa i ona se pretvorila u neku lepljivu 
sklisku masu u kojoj je zarobljena ljudska svest što s vre-
menom sve više gubi dodir s realnošću.

468



Ljudi više ne znaju za nešto drugo i drugačije od 
onog čime su u potpunosti zahvaćeni; a to navodno 
„drugo“ ako je tako nešto i postojalo doskora, povuklo se 
u nepoznatost. Za kratko vreme izgubljen je odnos spram 
drugog i drugačijeg, izbledela je svest o mogućem i nuž-
nom distanciranju od medijima nametnute svakodnevice 
koju čine trivijalnosti i nove lažne potrebe što odvlače 
čovekovu pažnju od onog što behu sve vreme njegove 
istinske potrebe.  

Ali, ignorisati sub-kulturu, još je mnogo pogubnije 
i istovremeno sve teže ako se hoće opisati samo stanje 
stvari o kojoj je ovde prvenstveno reč. Srećemo se s jed-
nom novom pojavom, nepoznatom ranijim vremenima; 
tako nešto posledica je raslojavanja svesti o strukturi 
sveta i sve teže ljudi se u njemu snalaze, sve teže uspevaju 
da sagledaju uzroke onog što ih sa svih strana zapljuskuje 
i sputava. Naše vreme nije pogodno za one koji još kritički 
mogu da misle a kojima je zajednička pripadnost pret-
hodnoj generaciji s kojom dele iste poglede na svet koji 
vide kao svoj i sebi znan a iz kojeg donose duhovne vred-
nosti što su ih oblikovale (i u kojima su vaspitani) u novo 
vreme kojem više ne pripadaju. Može se s razlogom stoga 
konstatovati i ponoviti: mi (mislim na našu generaciju) 
živimo u svetu kojem više ne pripadamo.  

Na sve što se dešava, na agresiju, primitivizam, 
arogantnost i nepoštovanje duhovne tradicije i istorije 
svoje zemlje, od strane novog pokolenja, ne možemo ne 
reagovati; ako ne drugačije, makar ćutanjem i neprihva-
tanjem onog što nam se natura kao nešto jedino moguće. 

469



Spadamo u one retke koji su još uvek svesni toga da sve 
može biti i drugačije i da privid u koji smo bačeni nije i 
jedina realnost. Sub-kultura nas je preplavila. Postala je 
novi svet koji nije vrli.

 Ako išta možemo činiti, u preostalom, ograni-
čenom prostoru. to je da se trudimo da budemo ozbiljni, 
dosledni u svom delovanju i odgovorni za svoje postupke. 
Iako smo, gledano sub specie aeternitatis, u svetu traja-
nja, nebitna bića, kao i svi, a ovaj naš zemni život pritom 
je prekratak da bi mogao otvoriti njemu sve moguće hori-
zonte, potrebno je sve činiti da se ne padne u reku koja 
vodi u ništavilo življenja. 

Ako je sve već tako, ako smo dovedeni, ne našom 
krivicom, do ruba smisla, vratimo se samim stvarima, 
vratimo se onom što nam je raspoloživo i dostupno u 
oblasti naših zemnih moći. Vratimo se onim vrednostima 
koje su u svetlu techne i paideie činile istinsku osnovu 
našeg opstanka koju je odlikovala humanost i gradile  
najviša ljudska načela oblikujući naš duhovni svet ogra-
đen od svakog primitivizma i banauzijskih manira.

Sagledajmo makar u čemu je smisao malih stvari 
jer one jesu paradigma onih najvećih i većini ljudi danas 
nedomašivih i mislima nedokučivih. Živimo, vreme pro-
lazi, a kakvo je to vreme, mi o tome sve manje razmišlja-
mo, verujući da ono jedno je i isto, da ništa se u njemu ne 
menja, da onakvo je kakvim smo naučili da ono bude; a 
nije tako, sve se u njemu menja, neprimetno kao što talasi 
mora zapljuskuje puste uvale tamo gde ljudi nema i laga-

470



no menjaju predeo, polako, no čineći ga zauvek drugači-
jim i drugačijim. 

To naše poniranje u život, nošeno ranijim iskus-
tvom, čuva u sebi stara pitanja kao i niz starih odgovora 
koji sad imaju samo jednu svrhu: da omoguće trajanje u 
novom svetu koji nam je nametnut, a protiv kojeg se naša 
duhovna unutrašnjost opire jer sluti kako narasta pritaje-
na laž smišljeno uneta u sadašnjost.

Mi i dalje nastojimo da govorimo o umetnosti čije 
nam je postojanje bilo nesporno; no o kakvoj umetnosti 
danas je reč? To je osnovno pitanje. Ima toliko toga što 
nam pred očima prolazi dok prebivamo u ovom smutnom 
vremenu da svako (ko toga je svestan) hteo bi da zna ima 
li ikakvog smisla govoriti o onom što doživljavamo zami-
šljeni nad granicama trajanja koje nije naše već samo je 
senka tužnih ishoda neuspešnih nam pokušaja da izađe-
mo iz ove ljušture u koju nas je zatvorila i obmanjujuće 
zarobila savremena efemerna dnevna društvena politika?

 Da. Često ističemo činjenicu kako uporno 
govorimo o umetnosti u vreme bez umetnosti. Ali, šta to 
zapravo znači? Normalno, postavlja se uvek, i u prvom je 
planu, to pitanje umetnosti što teži tome da nadvlada 
vreme. Govoriti i dalje o njoj, to je za neke možda već 
postalo trivijalno i svi će takav stav prihvatiti kao aksiom 
u svojim raspravama, no niko neće nešto posebno, nešto 
drugačije istaći, a što bi bilo odlučujuće za samu stvar 
umetnosti i naš odnos spram nje. To je već dovoljan 
razlog da, ne predavajući se svakodnevici i blagom 
očajanju kojim smo u njoj zahvaćeni,  ne izdamo onaj 

471



najdublji deo sebe koji živi u opiranju, u nastojanju da se 
pliva protiv struje, da se bude drugi i drugačiji, da se bude 
na nivou vremena koje je s one strane ovog vremena.

Kako govoriti o umetnosti ako nje kao takve u 
ovom času nema [ne s obzirom na tradiciju i prošla 
vremena koja su do nas donela dela ranijih epoha (u 
mnogo slučajeva srećnijih od ove naše), već u tom smislu 
što ne nastaju više nova dela koja bi s ranijima bila u 
dijalogu]; kako govoriti o onom što jeste, što je najbitnije, 
najodlučujuće, a samo po sebi nalazi se s one strane ovog 
našeg od iskona raspolućenog bića. 

Zašto, a to je već drugo pitanje, zašto i dalje upor-
no i tvrdoglavo govoriti o onom čega nema, a moralo bi 
na čvrstim temeljima postojati već po prirodi same stvari, 
jer postoje te dve strane naše prirode, nadnete nad 
vreme, nad njegovom pustom, do kraja nedomišljenom 
osnovom. 

I, konačno, kako se možemo osećati, našavši se u 
situaciji da govorimo o nečem nepostojećem, što bi 
donekle moglo da nam se otvori kao supstancijalni 
problem, ali što zapravo, po sebi i nije, jer nije nikakav 
originerni problem, ako jednostavno nije. A, u isto vreme, 
sve što jeste - na neki način uvek i jeste - i pritom sve je 
postavljeno na kartu koja možda nije ona dobitna, ali nije 
to ni ona karta koja se u igri sveta jednostavno može na 
lak način izgubiti. S tom kartom neko nad nama ozbiljno 
računa čekajući da budemo neoprezni i prepustimo se 
letargiji. Biti budan i slušati zov koji dopire iz sveta umet-
nosti zahtev je koji se ne može prenebregnuti. 

472



Na putu razumevanja suštine umetnosti i umet-
ničke delatnosti moguće je biti samo u slučaju ako se iza-
đe van granica ustaljenih shvatanja, ako se misli druga-
čije od uobičajenog, na način kako to čine umetnici 
rizikujući da im sudbina bude razna: da ih neki smatraju 
velikanima a neki otpadnicima. U svakom slučaju, časno 
je i jedno i drugo. Važno je biti s druge strane, misliti 
drugačije i time otvoriti prostor u kojem će se svetu 
realnih stvari moći suprotstaviti svet umetničkih tvore-
vina. Ta razlika omogućuje da se čoveku otvori put do 
onog što u svetlosti proplanka pokazuje se kao jedina 
istina.

5. Granice mogućnosti stvaranja 

a. Stvaranje kao modalitet delanja

Ako postoji nezaobilazna tema u raspravama o 
umetnosti kao jednom od temeljnih fenomena čovekovog 
duhovnog sveta onda je to priroda umetničkog stvaranja. 
Iako znamo da je stvaranje prevashodno teološka tema i 
da sve rasprave počinju pitanjem o prirodi i mogućnosti 
božanskog stvaranja, ni na koji način se ne može zaobići 
problem stvaranja i njegove forme dostupnog ljudima.

Čovek takođe stvara, stvara iz stvorenog, preobli-
kuje postojeće, ako što je po shvatanju starih Grka činio i 
demiurg prerađujući materijal koji je potreban narodu za 
njegov opstanak a na šta već ukazuje i sam njegov naziv. 
Stvarenje iz ničeg (ex nihilo) je hrišćanska ideja i tom tipu 
stvaranja približili su se ljudi tek u vreme Renesanse 

473



poverovavši u svoju moć i svoju veličinu, i tek u to vreme 
ljudi su počeli govoriti o božanskim tvorcima poput 
Mikelanđela ili Rafaela.  

Čovekova delatnost je višestruka, prvenstveno 
određena preoblikovanjem stvari okolnog sveta i nije 
slučajno što su stari Grci stvaranje videli kao formu 
zanata, kao tehničko oblikovanje upotrebnih stvari. 
Svakodnevni život i jeste moguć samo u svetu objekata 
koje čovek prisvaja u njihovom gotovom obliku, ili ih 
preoblikuje shodno svojim potrebama, premda je već i 
samo prisvajanje vrsta njihovog prilagođavanja pa tako i 
određene prerade u smislu davanja im određene svrhe. 

Život je određen praktičnom ljudskom delatnošću 
i u svim epohama kroz koje je prolazila civilizacija, stva-
ranje je bio jedan od ključnih momenata opstanjanja. 
Kada se tako posmatraju stvari jasno je da se tu ne radi 
samo o stvaranju stvari, već da stvaranje mora se shvatiti 
mnogo šire, kao stvaranje uslova i načina življenja u sve-
tu, odnosno, kao način čovekovog pogleda na svet koji se 
u raznim vremenima menjao saglasno tome kako su se 
menjali uslovi i mogućnosti čovekovog delovanja u nje-
govoj neposrednoj  sredini koju mi vidimo kao prirodu, 
kao skup pristupačnih objekata u horizontu čije granice 
domašuje čovekova konačnost. 

Ljudsko stvaranje određeno je upravo čovekovim 
mogućnostima, i to onima koje su mu neposredno date, 
kao i onima koje on sam delujući proširuje i na taj način 
utiče na odnose unutar sveta koji mu je dostupan. U tom 
kontekstu umetničko stvaranje o kojem se ovde rasprav-

474



lja postaje poseban problem jer, reč je o jednoj specifičnoj 
vrsti stvaranja unutar posebnog sveta što se umetničkom 
delatnošću stvara unutar realnog sveta a čija posebnost 
odlikuje se neprestanom promenljivošću, jer sa svakim 
delom koje vidimo kao umetničko, menjaju se svi odnosi 
unutar tog sveta pa tako i on sam. To stalno stanje pro-
mene izvor je i najvećih problema koji obuhvataju kako 
pitanje egzistentnosti pomenutih dela, tako i vrednosnih 
odnosa među njima koji nisu stabilni i konstantni već se 
menjaju kako samim stvaranjem tako i proticanjem vre-
mena u kojem oni traju. Prvo što se tu zapaža i čini po-
sebnu teškoću jeste činjenica da postoji bitna razlika u 
načinu trajanja umetničkih predmeta i realnih predmeta 
što postoje van sveta umetnosti.

Obično se govori o razlici dva sveta, realnog sveta i 
sveta umetnosti, ali nije do kraja domišljen ni sam odnos 
ta dva sveta: da li su oni nezavisni, jedan drugom suprot-
stavljeni, ili se nalaze jedan u drugom. Tu se rađaju i po-
sebne nedoumice, ako se imaju u vidu u poslednje vreme 
nastajući virtualni svetovi koji pretenduju takođe na svo-
jevrsni način postojanja, a što se ne bi smelo gubiti iz vi-
da, posebno stoga što danas većina ljudi više se ne snalazi 
i ne određuje jasno granice i razlike pojedinih svetova, 
često gubeći se u nekom od njih i u tom slučaju, ponajviše 
na štetu sveta umetnosti, jer taj nije neutralan već postav-
lja i posebne zahteve koje je obično teško zadovoljiti. Pre 
svega misli se na napor mišljenja i neophodne pretpos-
tavke razumevanja. Dok mnogi od virtuelnih svetova upi-

475



jaju pojedince u sebe bez prethodnih uslova, ne zahteva-
jući neke posebne napore, svet umetnosti je zahtevan.

Tako se, već na početku, počinju nazirati linije 
razgraničenja, obrisi često jedva vidnih, ali duboko 
prisutnih granica kojima se svet umetnosti odeljuje od 
drugih mogućih svetova i centralni problem jeste upravo 
problem stvaranja kao modalitet opstajanja same umet-
nosti u realnom svetu kojem se ona suprotstavlja i spram 
njega razvija.

b. Granice umetnosti

Pitanje koje iskrsava pred nas u trenutku kad 
počinjemo govoriti o svetu umetnosti jeste pitanje o 
njegovim granicama: kako ga oddeliti od realnog sveta. 
Kako razumeti to da umetnosti nije bilo, a da je potom 
ima. Zašto umetnost jeste? Ako se u jednom periodu 
ljudske istorije i pojavila, zašto je postala bitna za ljudski 
opstanak? Konačno, zašto ljudski opstanak treba da svoj 
oslonac traži u tako nečem što je koliko krhko, toliko 
neizvesno, kao što je umetnost?

Umetnost je nastala u vremenu. Nastala je u 
trenutku kad je pre nje nije bilo. Zašto se to dogodilo? 
Svakako, postojao je neki razlog, ontološki, ili možda 
kosmički. U pitanju su dve različite ravni. Gde se u njima 
nalazi čovekovo mesto? A on zapravo postavlja pitanja. 
On pita o tome šta umetnost jeste, a ako već jeste, zašto 
uopšte jeste.

476



 Svet je stvoren (unutar kosmosa). To navodno nije 
sporno, nezavisno od toga na koji način. Ali, ako u njemu 
prebivaju stvari, a one omogućuju prostor, jer da njih 
nema, ne bi bilo ni prostora, pa tako ni vremena, sve to 
vodi pitanju: naša okolina, koju mi zovemo priroda, ima 
svoju osnovu u tome što jeste i to nije posebno sporno, 
no, kako se tu pojavila umetnost? Kako se pojavio svet 
umetničkih dela? 

Ako predmeti prirodnog sveta omogućuju naš 
život, ako se krećući među njima mi ostvarujemo na 
egzistencijalni način, jasno je da su oni bitni za naš opsta-
nak. Ali, mi se krećemo i među umetničkim dalima, čije 
postojanje nije odlučujuće za naše postojanje. Ako je 
tako, čemu ta dela uopšte služe? Tu se onda istupa sa 
stavom da su to dela koja određuju i delom konstituišu 
naš duhovni opstanak. Jasno je, odmah za tim sledi pita-
nje, kakav je ontički odnos tih stvorenih dela i naspram 
njih prirodnih stvari, jer nesporno je da ta dela imaju 
drugačiji ontološki status u odnosu na stvari s kojima se 
svakodnevno srećemo u ophođenju sa predmetima koje 
nam otkriva svojim opstajanjem priroda.

Možda tim delima nešto prethodi u njihovoj struk-
turi, nešto što ne mora značiti da je tu neko prethođenje u 
vremenu, a u odnosu na ono što je van vremena, u 
odnosu na ono što su neki nazivali večnošću. No šta je 
večnost? Nije li pretenciozno govoritu o njoj kad se 
srećemo s delima umetnosti i njihovim autorima koji su 
daleko od toga da stvari vide s jedne druge strane, iz ugla 

477



koji se nalazi, ne s one svima uobičajene strane i imaju na 
umu mesto daleko od onog u kojem se oni nalaze?

Osnovano je pitanje da li će dela umetnosti našeg 
vremena razumeti, ili odobravati naši savremenici, da li 
će svoja dela videti u kontkestu ranijih dela, ili će uporno 
tvrditi kako su oni s „one strane“. U svakom slučaju, o 
njima smo ovde već govorili i ako se tako nastavi, na tom 
putu čekaju ih dve mogućnosti, a i o tome je ovde već 
dovoljno rečeno.

Jasno je da dela po svojoj prirodi ne nastoje samo 
da potvrde sebe, već i onoga koji ih je stvorio, ali kakva je 
i kolika njegova moć da iskaže ono što se mora reći a što 
ostaje uvek zapretano unatar mnoštva neiskazanih mo-
gućnisti uutar pretpostavki koje umetnici smatraju da ih 
mogu kao aksiome koristiti u obraćanju sa delima i sago-
vornicima.

  Dela umetnosti dela su stvari negdašeg sveta. 
Moguće je da kad govorimo o njihovom nastajaju, da 
kažemo kako to sve što je u njihovom svetu izaziva očaj, 
ali ta dela su uzrok i velikog užasa koji je posledica nasle-
đa što nam je došlo iz prethodnog vremena a za ono što 
nam ono govori mi ne možemo biti i odgovorni, mada 
nam se to uporno nameće. Mi jesmo u umetnosti, ali ne i 
njen poslednji izgovor za korak kojim bi se radikalno kre-
nulo u ništa.

Da, put u ništa uvek je za umetnike izgovor. Učinili 
su sve što su mogli, na kraju krajeva, utvrdili su da su 
daleko od željenog i šta im preostaje: priznavanje sopst-
venog poraza. Prelazak u depresivni život. Postoji i druga 

478



mogućnost, za one koji ne vide sebe niti sebe mogu 
sameriti s delima i umetnicima realnog sveta umetnosti: 
samohvalisavost uz pomoć vanumetničkih sredstava – 
masovni mediji, politika. No danas, i to je pogrešna karta: 
politika više nikog ne interesuje, prvenstveno, ne one koji 
poseduju vlast.

Koje su to granice umetnosti? Jasno je da reč je o 
svetu što ima jasne sopstvene granice kojima se distan-
cira od sveta realnih stvari. Isto tako, jasno je da u tom 
svetu nalaze zaštitu i pribežište dela koja u realnom svetu 
često izazivahu podozrenje, ili nedoumice. Svet umetnosti 
nalik je oazi u kojoj čuvaju se ne samo svi tragovi sećanja 
na ranije nastala dela, svest o njima i njihovom nastaja-
nju, a reč je o delima koja postoje u svojoj samosvojnosti i 
koja svojim postojanjem određuju prostor u kom se nala-
zi sva umetnost.

Ovde je reč o granicama umetnosti, a te granice 
mogu biti razne. Pre svega one su određene isključivo 
ljudskim stvaranjem, ne božanskim, i ne uz pomoć 
veštačkog intelekta. Postoje neke proste tehničke radnje 
koje može da pomogne veštački intelekt, o kojem se sad 
mnogo govori i koji je sve rasprostranjeniji, posebno u 
sferi učenja i obrazovnja gde ima, s obzirom na krajnje 
ishode, krajnje pogubno delovanje. 

Ako je u srednjem veku, pre pojave štampe i enci-
klopedija koji nastaju u novo doba, memorisanje bio 
glavni način sakupljanja i čuvanja informacija, u naše 
vreme došlo je do manipulisanja njima, te se čini da je 
bitno samo znati načine operisanja njima, znanjima koja 

479



su već deponovana u internetu, a da se više ne zna ni 
njihov sadržaj ni njihov smisao, po čemu ona jesu to što 
po sebi jesu. 

U takvoj, novonastaloj situaciji više se i ne može 
govoriti o stvaralaštvu, bilo u sferi nauke gde se teži no-
vim znanjima uz novoiznađene pristupe koje formira 
ljudski um, bilo u sferi umetnosti, gde pogotovo srećemo 
se s delima čiji nastanak ne počiva na pukoj kombinato-
rici postojećih elemenata ili fragmenata od ranije posto-
jećeh i iznađenih ljudskim umom obrazovanih postupa-
ka u radu s materijalom već postojećim u prirodi ili nje-
govim prethodnim prerađenim delovima.

Umetničko delo podrazumeva da je u njega ugra-
đen duh; ta duhovna dimenzija jeste odlučujuća za dife-
renciranje sfere umetnosti od drugih oblasti realnog sve-
ta, pa tako i od svih produkata oblikovanih veštačkim 
intelektom. 

Ima onih koji se neće složiti s ovakvim shvatanjem 
i braniće mogućnost stvaranja dela pomoću veštačkog 
intelekta; odista, takva dela jesu moguća, moguća su 
posebno u oblasti muzike i takvim delima je preplavljeno 
čitavo proteklo stoleće; to jesu dela, no ne i umetnička 
dela.

Ono što njima nedostaje, to je onaj treći sloj (na-
kon materijalnog i formalnog), duhovni sloj koji ars 
combinatoria ne poznaje, budući da je duh unutrašnja 
dimenzija ljudskog opstanka i ne može se izgraditi 
nikakvim veštačkim sredstvima, ma koliko ona bila 

480



razvijena i ma koliko nadmašivala čovekove tehničke 
sposobnosti.

Do ovakvog zaključka teže se dolazi, posebno kad je 
reč o onima koji imaju i moć i neograničena sredstva za 
postizanje najrazličitijih ciljeva, pa i onih krajnje nehu-
manih, koji su usmereni uništavanju čovekove biti. A 
upravo tome se teži: ako se stvori ljudski genom ili njegov 
bitan deo, a istraživanja (mada su takva bila u svetu 
zabranjena) sad se nastavljaju (pitanje je da li su ikad bila 
i prekinuta, no sad se publikuju već pozitivni rezultati), 
svet će se iz osnova izmeniti.

Teško je poverovati da će u takvom svetu umet-
nička dela postojati, jer za njima neće postojati nikakav 
interes, ali sve će postojati apsolutno drugačije, počev od 
vrednosti na kojima je počivao smisao čovekovog života. 
Može se u tom slučaju reći da će se moći govoriti o stvar-
nom kraju umetnosti koji su neki filozofi mislili, ali samo 
na teorijskom planu, jer ovo što se sada dešava to niko od 
poslednje generacije filozofa druge polovine XX stoleća ni 
u najgorim svojim slutnjama nije mogao imati u vidu.

Upravo od ovoga treba poći u razmatranju granica 
umetnosti. Te granice nisu formirane iz same umetnosti, 
mada se o tome može posebno govoriti, i tada se zapada u 
rasprave o smeni stilova, ali i sveta koji je umetnosti kao 
sferi ljudske delatnosti, oblasti unutar realnog sveta, lju-
dima nametnut ne kao odgovor na teškoće s kojima se su-
sreće realnost, već kao izazov.

Granice mogu biti razne. U realnom svetu mi zna-
mo za mnoge od njih. Neke mogu biti u realnom, fizičkom 

481



svetu, koje mogu bitno odrediti ljudsku egzistenciju, a 
neke mogu biti apstraktne, često istorijom uslovljene ili 
duhovne. Ove poslednje ne moraju fizički ugrožavati po-
jedinca ali mogu mu duhovno ograničiti svest i to je više 
od fizičke ugroženosti, jer, čovek se fizičke vlasti može 
osloboditi, no ako mu je duh zarobljen i sveden na tavo-
renje u veremenu, on je izgubljen ne samo za sebe, i ne 
samo za svoju okolinu, već ostaje nesposoban za učešće u 
delima sveta (razume se, ne kosmosa, on je u njemu 
nebitan), već u granicama svog mogućeg ispoljavanja i 
potvrđivanja u delima duha. 

Duh jeste jedan, sve ostalo je mnogo. Zato, duh je, 
kao večan i neraspadiv, jedini netvaran pod nebeskim 
svodom, ono što delima umetnosti daje mogućnost na 
večni opstanak, čak i onda kad se čini da je to nemoguće, i 
upravo on svojim postojanjem gradi granice sveta umet-
nosti i čvrsto ih održava spram natiska zemne propadlji-
vosti koju nagriza svako vreme.

Umetnost, nastajući s čovekom, prethodi svim 
delima unutar sebe, prethođenjem trajanja koje u njih 
ugrađuje. To prethođenje po shvatanju teologa podra-
zumeva prethođenje u večnosti; mi koji smo bliži realnim 
relacijama vidimo sve to kao prethođenje u vremenu. 
Umetnička dela nastaju u vremenu, ali, teže tome da 
prevaziđu vreme. 

Svako stvaranje nastoji da očevidnim sredstvima  
podrži i ukaže na tvorca dela kao sa-učesnika u stvaranju 
onog što je vredno trajanja kako bi se potvrdila moć bivst-
vovanja nad onim nebivstvujućim, nad onim ništa iz ko-

482



jeg sve proishodi i što je problem forme pred kojim stoji i 
sam Bog. 

Umetnička dela na izvestan način postoje. Nastala 
su unošenjem forme u materijal. Ali, kako je i to ono 
osnovno, kad je reč o umetnosti i njenom svetu, to nije i 
dovoljno. Sve  vreme to nije bilo dovoljno. Nešto bitno je 
nedostajalo, da bi se umetnička dela mogla razlikovati od 
običnih upotrebnih predmeta. Nedostajao je duh u 
delima umetnosti. Međutim, čak ni to ne beše dovoljan 
uslov, trebalo je nešto učiniti da taj duh u njima i ostane. 

A u slučaju da on u njima i ostane, trebalo ga je 
sagledati, trebalo je moći „videti“ ga, živeti ga tako što će 
se živeti njegovoj uticaj na onoga kome je namenjen i 
kome je on usmeren. Zato se često govori o tome kako su 
umetnička dela nema, kako su nekomunikativna. Jasno je 
zbog čega. Ona nisu za svakog. Ona poseduju odbrambe-
ne mehanizme protiv zloupotrebe u vanumetničke svrhe, 
pre svega političke. Srećom, u naše vreme, politika ima 
sasvim druga sredstva vladanja i prinude i umetnost nije 
neophodno sredstvo kojim bi se služila.

To je još jedan od razloga koji omogućuje umet-
nosti da ostane u njenim granicama i ne bude narušena 
spoljnim, agresivnim potrebama. Ona stoga može i dalje 
oslanjati se na svoje počelo iz kojeg proističe, a da pritom 
ako dela i nastaju iz ničeg, ili samim umetničkim činom,  
ne bude pritom ugnana iz sveta kao renegat realnosti.

Šta zapravo stvaranje po svojoj biti jeste, pitamo po 
ko zna koji put, i zašto tu ne može biti od pomoći nikakav 
veštački intelekt? Odgovor treba tražiti u tome da stvara-

483



nje nije stvaranje ovog ili onog bića, već bića kao takvog. 
Drugim rečima, niko od umetnika ne traži nemoguće, 
zapravo, od njih niko ništa i ne traži. Od njih se samo 
očekuju da budu nagnuti nad tajnom bivstvovanja onog 
što jeste i da ono što jeste izvedu na videlo dana koji je 
bog stvorio u nekom trenutku stvaranja u uverenju da je 
to dobro.

c. Vreme umetnosti kao njeno sada

Kažu da umetnička dela postoje. Biće da je to 
jedino nesporno. Ako postoje, postoje u vremenu. Nisu 
poput sveta nastala sa vremenom, niti svetu prethode u 
večnosti. To što nastaju, a da nisu uvek postojala, to da 
nastaju iz ničeg i da ih umetnici svojim delovanjem uvode 
u postojanje preoblikovanjem im pristupačnog materija-
la, to već ukazuje na njihov visok rang u odnosu na ostale 
predmetne stvari, jer u aktu stvaranja poprimaju određe-
nu formu i sebi svojstven cilj. 

Oblikujući se iz materije umetničko delo 
pretpostavlja vreme u kojem se njegovo stvaranje događa 
i vreme njegovog postojanja jeste sada, koje je kraj proš-
log i početak budućeg; u tom sada sadržano je vreme dela 
koje omogućuje da umetničko delo bude transgredijen-
tno, da može prelaziti iz vremena u vreme, odnosno iz 
jedne u drugu istorijsku epohu. Tako je moguće trajanje 
dela u vremenu, koje nije ništa drugo do mera kretanja. 

Trajanje umetničkih dela omogućuje trajanje sveta 
umetnosti. Sve ovo deluje relativno jasno i relativno 
dosledno. Do teškoća koje vode najasnoći dolazi kad se 

484



svet umetnosti počinje misliti u kontekstu sveta prirode. 
Tu se često javlja ono za neke, možda i s pravom, sporno 
pitanje: a čemu umetnost? Nekoliko decenije ranije, do-
duše, biće da je prošlo već više od pola stoleća, pomodnim 
je bilo pitanje čemu filozofija? i teško je naći nekog 
znamenitog filozofa da na isto nije pokušao da odgovori. 

Većina odgovora prelazila je zadato pitanje zalaze-
ći u društvenu dimenziju kao mogući kontekst filozofije. 
Slično će biti i u ovom slučaju. Odgovor na pitanje o smis-
lu postojanja umetnosti, a upravo tome vodi to čemu, 
vodi nizu nesporazuma i nedoumici nadnetoj nad samu 
prirodu egzistentnosti umetničkog dela. 

Zagonetnost egzistetnosti umetničkog dela koja 
izrasta iz njegove prirode u suprotstavljanju svetu pred-
metnih stvari upravo je onaj bitni momenat koji ukazuje 
na mesto dela u sada, odnosno u vremenu gde se da tem-
atizovati njegova priroda postojanja pod uslovom ako se 
polazi od toga da se njegova novina ne može dokazati niti 
objasniti iz njega samog. 

Na taj našin dospeva se do onog što određuje zna-
čaj dela u smislu njegove novine koja je delom određena 
njegovim poreklom, ali isto tako i ciljevima zarad kojih 
ono jeste. Jasno je da tu ne može biti reči o apsolutnoj 
novosti koju neko delo unosi u svet umetničkih dela, jer, 
u tom slučaju ono bi bilo, nerazumljivo i nekomunikativ-
no. To ne znači da nekomunikativnih dela nema, ali to 
njihovo svojstvo ima posve druge razloge koji mu ne 
omogućuju da bude ono zarad čega je sazdano. Hteli ili 
ne, dospevamo do pitanja cilja, odnosno svrhe koju delo 

485



nastoji da ispuni.
Novina nekog umetničkog dela ne može se do-

kazati unutar samog sveta umetničkih dela. Kako je 
dokučiti, kako uopšte prepoznati ono što je po svojoj 
prirodi novo, a što ga donosi sa sobom umetničko delo? 
Obično, delo posmatramo u kontekstu drugih dela i 
nastojimo da sagledamo njegov značaj i novi smisao koji 
donosi, odnosno, novi kontekst i prostor koji otvara. 
Koliko je jedno delo značajno, odnosno koliko je „vredno“ 
pitamo, nastojeći da sam pojam vrednosti u tom slučaju 
ne izprofanizujemo do te mere da je potom kompromi-
tujuće na njega se potom pozivati.

U takvoj situaciji, u pozivu na pojam stvaralaštva 
nalazi se često jedan od mogućih nagoveštaja odgovora 
na postavljeno pitanje. Šta je to što je dodato delu prili-
kom njegovog materijalizovanja, kakvo novo viđenje ili 
nova mogućnost ugrađuje se u njega dajući mu specifičnu 
formu kojom se ono distancira od drugih dela, ostajući 
pritom u stalnom dodiru s njima.

Već je u više navrata rečeno da umetničko delo 
svoje određenje i svoj značaj za nas dobija u odnosu na 
druga dela. Taj odnos zavisi od nas. Ne stoga što bi bio 
subjektivne prirode, niti je izraz neke naše samovolje, 
koja bi onda vodila u relativizam. Ovde se misli na odnos 
spram prošlog koji je određen našim iskustvom, jer 
iskustvo je u prvom redu omogućeno sećanjem, a što 
podrazumeva postojanje uvida u ono što je bilo, tj. znanje 
o onom po čemu su ranije stvorena umetnička dela i po 
čemu se ona smatraju takvima već poznato i opšte prih-

486



vaćeno. U svakom slučaju, opšte shvatanje, oličeno u 
opštem priznanju, još uvek ne garantuje i da ono što 
pojedinci jedne epohe smatraju da jeste, odista i jeste. 
Shvatanja se menjaju a sa njima i značaj koji se pridaje 
delima a na osnovu onoga šta ta dela „govore“ odnosno u 
odnosu na ono šta iz njih „zrači“. 

To „zračenje“ čini auru jednog dela i ono je može 
imati, ali u drugom vremenu i izgubuti, a što se dešava u 
času promene sekundarnih svojstava koja su u delo 
ugrađena u trenutku njegovog stvaranja a koja su odraz 
spoljašnjih okolnosti koje su dominantno delovala na 
umetnika. Duh dela ostaje, ali se u različitim vremenima 
različito vidi iako se jednako manifestuje. U tome se og-
leda subjektivna strana recepcije umetničkog dela i ona 
može u raznim epohama graditi različit odnos spram dela 
koje nastaje i bitno uticati na njegovu novinu, koja nije 
supstancijalna već samo potencijalna. 

Delo je proizvod delatnosti u vremenu, i ostaje u 
njemu odražavajući njegova specifična svojstva. U tom 
smislu postoji razlika u vremenima u kojima nastaju dela 
i ta razlika trebalo bi da bude specifično svojstvo dela 
kojim se razlikuju dva različita sada. Bogatstvo raznih 
postupaka koje postoji unutar sveta umetnosti omogućuje 
njegovu aktuelnost u različitim vremenima, odnosno 
epohama ljudske istorije. Time se zapravo održava svet 
umetnosti i predmeti realnog sveta dobijaju vidno svoj-
stvo u razlikovanju, jer, s jedne strane umetnička dela 
potvrđuju razlog nužnosti svog opstajanja, a realni 
predmeti dobijaju svoj smisao unutar sveta kao celine.

487



Umetničko stvaranje je delatnost duha što suprot- 
stavlja se delatnostima koje se zbivaju u prirodi. Ovo 
stvaranje je ljudsko, delatnost koja čini život, a život jeste 
zapravo bit, bit mišljenja u kom se održavaju umetnička 
dela čak i kad im je fizički opstanak ugrožen. Zato, govor 
o kraju umetnosti, jeste govor o krizi umetničkog stvara-
nja u sada, ali ne i u vremenu u celini kao takvom. Stva-
ranje je stanje u kojem postoji svet i postojanje sveta 
umetnosti to nedvosmisleno potvrđuje. 

Sve to ni u kom slučaju ne znači da nije moguće 
preispitivati granice sveta umetnosti spram sveta u celini 
i drugih virtuelnih svetova u njemu. Upravo način na koji 
umetnička dela nastaju omogućuje da se ne prekine tra-
janje ljudskog sveta. 

Sama dela umetnosti, mogu biti razna, svako od 
njih je po meri njenog tvorca, savršeno koliko i on, a on je 
u svojoj nesavršenosti daleko od Boga, mada i njegova 
tvorevina, da ne budemo bogohulni, nije baš najbolje 
ispala. Ono što prednost daje umetničkim delima leži u 
tome da se ona interpretacijama nadograđuju i dalje 
usavršavaju, prevazilazeći svog tvorca u težnji ka več-
nosti, koja nije nikome i ničemu sem svetu data, ali je 
svemu i svima zadata. Zato može i kad staro prođe, novo 
da postane u čijem znaku i jesu poslednja dva mileniju-
ma.

Upravo u umetničkim delima može se na najpreg-
nantniji način javiti to novo kao putni znak, na šumskim 
putevima koji vode ka osvetljenim proplancima gde 
otkriva se istina kao objekt mišljenja, i dobro kao izraz 

488



naše najviše želje, jer i istina i dobro ukazuju na to šta je 
zapravo bivstvovanje.

Ako nam se još uvek određivanje biti novine čini 
posebnim ali, relativno parcijalnim problemom u oce-
njivanju značaja umetničkih dela, to jeste problem, no ne 
postoji stoga da bi bio rešen i odbačen, već da bi bio 
mišljen kao unutrašnja zagonetka same biti sveta 
umetnosti. Sve lako rešivo nije do te mere značajno, 
koliko ono što ostaje problematično, iako ostaje u grani-
cama njegovog sada, potvrđujući da smo na dobrom 
putu.

d. Wer bin ich und wer bist du

Čini mi se da ne treba zaobići jednu oblast koja 
zauzima značajan deo sfere umetnosti, uslovno, moglo bi 
se reći „sveta umetnosti“, budući da smo pojam sveta ov-
de koristili na više različitih načina, a to je oblast pesniš-
tva. Ovde će biti reči o savremenom pesništvu, o poeziji 
jednog danas manje pominjanog francuskog pesnika, 
prevodioca i eseiste nemačkog porekla koji je rođen u 
Rumuniji a život završio samoubistvom u Parizu, 
višegodišnji prijatelj Hansa Georga Gadamera i Vaska 
Pope, koji će ovde biti takođe pomenuti – reč je o Paulu 
Celanu (1920-1970). 

Kako vreme prolazi, neka imena i događaje sve 
manje pominjamo; neprestano smo, sa svakim danom, 
sve dalji od negdašnjih događaja od kojih se ne možemo 
trajno udaljiti ali ih ne možemo ni potpuno zaboraviti; sa 

489



sadašnjošću uvek živimo i ostatke prošlosti te nije 
neobično što ne prestaje da nas u retkim časovima 
odmora opseda trajno otvoreno pitanje: kako se odnositi 
prema onom što je prošlo, prema onom čega navodno 
više nema, a što ne prestaje da u nekim trenucima bude 
življe od vremena u kojem zapravo jesmo? 

Kako tu stvar stoji sa delima umetnosti i njihovim 
tvorcima u ovo naše vreme kad se sve više govori o kraju 
umetnosti, o umetnosti koja pripada prošlosti nalazeći se 
na granici dva vremena u trenutku kada se još uvek ne 
zna da li će iz prošlog vremena uspeti da prekorači u 
buduće i da u njemu ostane, zauzimajući neko novo, 
nama zasad nepoznato mesto.

Još uvek pred nama je otvoreno pitanje u kojoj 
meri nas prošlost i dalje na svoj način oblikuje, u kojoj 
meri smo njeni potajni zatočenici, u kojoj meri iz proš-
losti je čvrsto određena sva naša budućnost, a iz ove ova 
suluda sadašnjost? 

Život u interesantnom vremenu božiji je dar sva-
kom ko pokušava da misli ono što ga je snašlo neosuđe-
nog na dobro. Svako ko sad se oslanja na večno važeće 
zakone logike, definitivno je propao, jer apodiktička 
saznanja donosi nam danas i svet umetnosti.

Drugo pitanje koje i dalje ne može se zanemariti, 
jer živi se u vreme krajnje neizvesnosti, nepredvidljivosti i 
neodređenosti koje nam ne pruža nimalo sigurne oslonce, 
moglo bi da glasi: šta možemo činiti danas oslanjajući se 
na fragmentarna znanja što su nam zahvaljujući tradiciji 
došla iz prošlosti? Jedan od mogućih preliminarnih 

490



odgovora, krajnje uslovan, bio bi u tome da se vratimo 
pesnicima i misliocima koji su pre pola stoleća u doba 
pripreme puta u novi, drugi svet, iz dubine duha mislili 
smisao i domete umetnosti, a u ovom slučaju kojem se 
sada okrećem – poezije.

Nema načina da u sadašnjost povratimo bez ostat-
ka ono što je bilo; ne postoji sećanje na ono što trajno 
jeste izvan vremena; postoji prisećanje, i to u onoj meri u 
kojoj je ono aktivni proces, rezultat našeg nastojanja da 
oživimo i osmislimo u svoj njegovoj sićušnosti ono prošlo 
(što se odista dogodilo, ali i ono što je uz njega priraslo i 
fantazijom domišljeno), tražeći u njemu ono do čega nam 
je posebno stalo, a o čemu bleda podsećanja prebivaju 
negde u uglovima naše svesti, još neizgubljena pod nale-
tom svakodnevice koja nam nemilosrdno briše sve čega 
smo se nekad doticali i na prazna mesta naše svesti uvodi 
ono do čega nam nije stalo, ali jeste onima koji sve drskije 
manipulišu nama.

Sve teže je govoriti o onom što se nekad dogodilo, 
o onom što je usmeravalo svu našu tadašnju delatnost, o 
onom što je davalo najviši smisao onom što smo činili, 
jer, postojala je vera i ubeđenost da sve što jeste može biti 
samo u onoj meri u kojoj zavisi od nas. Bića bez naše 
svesti nema, kao što uskoro neće biti ni nas kad iz nas 
izbrišu sve što smo čuvali u sebi kao potvrdu toga da smo 
u jednom času postojali. 

Možda se u tome krije osnovni razlog da sve nam 
je teže govoriti koliko je sve to što znam verodostojno, 
koliko je sve to vremenom deformisano i u svojoj okrnje-

491



nosti zastalo u našoj svesti nakon prolaska kroz prizmu 
vremena. Živimo u dubokom uverenju da sve što znamo o 
onom što smo nekad proživeli jesu samo neki odlomci 
razgovora ili nemih viđenja, fragmenti koji su se na 
volšebni način očuvali u našoj svesti u nekoj od skrivenih 
tamnih prostorija memorije. 

Naša svest nije neka sfera u kojoj prebivaju u svoj 
svojoj celosti i nepromenljivosti sećanja i pojave tvoreći 
svoj sopstveni zatvoreni svet. Naša svest nije ni neka 
zatvorena lajbnicovska monada koja bi u sebi sadržala sav 
svet koji bi neko svevišnje biće iz nje moglo izdedukovati.

Naša svest ima daleko skromniju formu i daleko 
više podložna je izvoru iz kog proističe kako svojim 
svesnim, tako i nesvesnim delom. Naša svest je otvorena, 
uvek usmerena na ono što je van nje; ona je podložna 
promenama i zato naša sećanja ne žive u svojoj apsolut-
nosti, već se stalno oblikuju i menjaju pod uticajem 
zbivanja kojima smo podložni i koja ne možemo izbeći. 

Upravo stoga, postoje samo prisećanja, beskrajna 
masa odlomaka kojih smo u različitim stepenima svesni i 
koji tvore našu svešću očuvanu prošlost, ali u isto vreme 
ne i vernu sliku onog što se odista u nekom dalekom tre-
nutku dogodilo, premda smo u tom događaju verovatno 
bili njegovi najaktuelniji učesnici.

Naša sećanja nalik su velikom mozaiku u kojem su 
vremenom neki kamičci izbledeli, mnogi se od njih zbog 
loše veze sa podlogom izgubili. Mi govorimo oslanjajući 
se na njih, često zapadajući u protivrečje sa sećanjima 
drugih koji možda, s punim pravom, iste nam stvari vide 

492



bitno drugačije i bivaju uvek spremni da nešto, i što beše 
bilo vide drugačijim no takvim kakvim ga mi opisujemo. 

Upravo stoga, velika je opasnost u izlaganju svojih 
sećanja o nekim davnim događajima i problemima koje 
smo tada razmatrali; u najvećem broju slučajeva naići 
ćemo na nerazumevanje, na strasno opovrgavanje, jer će 
svako pokušati da nam kaže koliko nismo u pravu, koliko 
grešimo, jer oni to vide drugačije, a smatraju da pravi je 
uvek samo njihov način viđenja prošlog.

U razgovorima o prošlom teško se može doći do 
saglasnosti koja bi bila opšteprihvaćena. Konačno, zašto 
su kompromisi potrebni, da ne kažem, neophodni? Na 
njih će se pozivati oni koji teže stabilnosti, ili pravu glasa 
za slabije, a protiv njih će uvek biti oni što se oslanjaju na 
pravo jačeg.

 Svako, u svakom trenutku, može da zatvori knjigu 
koju čita, da je prepusti taloženju prašine, da je zaboravi i 
u jednom času trajno ukloni s police s knjigama. To je 
izraz najviše slobode i prave odluke svakog čitaoca kome 
čitanje o onom s čim se imalo čini teret i izaziva dosadu. 

Ovde se opet vraćamo naslovu ovog teksta. Naslov 
uvek lebdi nad celim delom i u potpunosti ga pokriva; 
Vasko je govorio: pesma bez naslova, to je izraz lenjosti 
autora. Bez obzira što naslov često čini i najteži problem, 
pa se dešava da više puta bude izmenjen, on, zajedno s 
prvom rečenicom koja za njim sledi, često biva ključ knji-
ge, ili nekog književnog dela, i često opredeljuje dalju 
nameru čitaoca: čitati neki spis ili ga ostaviti. Upustiti se 
u razmišljanja s autorom ili poći na neku drugu stranu.

493



Naslov može biti provokacija, ali, može biti i znak 
nastojanja da se delo uklopi u niz njemu prethodećih 
radova, ili pesama (ako je reč o poeziji) ili da se kao 
namerna provokacija svesno distancira od tradicije koja 
se gradi u vremenu.

 Opstajanje pesništva, kao izraz jedne od najviših 
duhovnih delatnosti, u redu s drugim umetnostima, nije 
sporno. Sporne su realizacije unutar njega oko kojih se 
vode ostrašćeni sporovi i koji u ovo naše vreme netrpelji-
vosti i nihilističkih tendencija dosežu svoj dosad neviđen i 
vrhunac. Sve je više pesama za koje se tvrdi da zapravo 
nisu pesme, i sve je više ambicioznih tekstova koji stupaju 
u njihovu odbranu. Kao što velika popularnost ne mora 
biti i znak velikog razumevanja, tako i svako osporavanje 
ne vodi i definitivnoj presudi.

Dešavanja u svetu slikarstva ili muzike s kraja XIX 
i početka XX veka uči nas da su oni stvaraoci što u počet-
ku behu osporavani nakon kratkog vremena postajali 
priznati, i čak više od toga: nemilosrdne sudije svojim 
prethodnicima, da su oni u početku proganjani uskoro 
postajali novi tlačitelji, a da je svaka avangarda posle 
kraćeg ili dužeg vremena završavala u akademizmu ili 
konzervativizmu. 

Nije bio ni manji broj slučajeva da su oni koji bi 
postali većina ili dospeli u situaciju da diktiraju vladajući 
ukus, bili daleko stroži i nemilosrdniji, da su daleko oštri-
je postupali s novim naraštajem mladih buntovnika no 
što se sa njima postupalo. 

494



Nesporno je jedno: ranija vremena znaju za velika 
imena, za velike ličnosti i većina ih je s objektivnim 
razlozima i priznavala. Danas upravo to nije više mera 
vremena. Naše vreme postalo je drugačije. Mi ne živimo 
više u senci veličine, već u senci osrednjosti; osrednjost je 
ovladala svim sferama, od kulture do politike, od filozo-
fije do nauke. Osrednjost se veliča u poeziji i književnosti, 
kao što suvereno vlada celokupnim javnim životom. Čak i 
na fakultetima i univerzitetima koji su istrajavali na viso-
kim zahtevima u ovladavanju naučnim znanjima, u 
poslednjim decenijama kriterijumi splašnjavaju i sve što 
se dešava vodi sve većoj krizi samih nauka. Ovde nemam 
u vidu neke posebne fakultete, već opštu tendenciju 
prisutnu u celom svetu. Čini se da je vreme potrage za 
onim velikim i vrednim ostalo nepovratno za nama. 

Sve to nikako ne znači da ne nastaju nova i nova 
dela, da se svet nauke svakodnevno ne ispunjava sve 
novim i novim rezultatima; naprotiv, živimo u svetu sve 
povećanije produkcije, hiperprodukcije novog, no ne i 
znatnijeg kvaliteta stvari koje nastaju: na sve strane po-
javljuju se knjige i slike, umetnici neumorno stvaraju, 
publikuju, izlažu svoja dela, naučnici objavljuju sve nove i 
nove teorije, ali sve što se rađa ne prelazi okvire osred-
njosti i sve se manje novih teorija u nauci uopšte doka-
zuje. Nije po sredi lenjost, već duh vremena. Sami nauč-
nici svoju obaveštenost svode na čitanje rezimea radova, 
čak ni radove svojih kolega ne čitaju. O knjigama ne bih 
govorio, Ljudi nemaju vremena jer više se ne mogu skon-

495



centrisati na duže tekstove (no, o tome sam pisao u dru-
gim radovima).

Nagrade koje je društvo dodeljivalo u svim oblas-
tima stvaralaštva i kulture uvek su bile mera veličine onih 
koji su ih primali; nema više velikih dela jer nema više 
velikih umetnika, zavladala je osrednjost i stoga su danas 
sve nagrade postale odraz te osrednjosti i polako gube 
svoj prvobitni smisao, značaj koji su imale u prvo vreme 
kad su bile ustanovljene. 

Ne možemo se oteti utisku da iz mnoštva razloga 
sve teže izdvajamo neka doskora još jarka sećanja; ne 
mislim da je tu reč o nekom predumišljaju, nekoj namer-
noj selektivnosti koja podstiče misli o osrednjim delima. 
Vreme se objektivno izmenilo a i sećanje je postalo u 
novim uslovima ne samo nepouzdanije, već i znatno 
selektivnije; neprijatnosti se lakše zaboravljaju no uspesi, 
ma koliko ovi bili mali ili efemerni. 

Izbeći zamkama preuveličavanja nekih događaja 
nije uvek moguće; upravo stoga česta preocenjivanja 
korisna su kako bi stvari mogle biti sagledane realnije, s 
manje pristrasnosti; daleko je stoga važnije stvari 
razumeti, no o njima suditi. Kada je ljudski život u 
pitanju, s godinama ljudi postaju tolerantniji i s više 
razumevanja za druge i drugačija shvatanja. Isključivost 
je osobina mladih ljudi, često je imao običaj da mi kaže 
Ivan V. Lalić. Sa godinama života i ocene se menjaju.

Svi naši sudovi relativni su sudovi. Zaključivanje 
uslovljava sve veće mnoštvo najraznovrsnijih faktora i 

496



putevi ka znanju, koji bi od njih bili pravi, sve su neizves-
niji; svi oni često vode svuda i nikuda.

Upravo stoga sve ocene jednog vremena, a tim više 
i ovog našeg, ne mogu biti i jedine ocene, jednom za uvek 
formirane; potrebno je da neko vreme protekne da bi se 
kontekst u kojem će se neko delo procenjivati mogao 
konsolidovati. Pa i Toma i Bonaventura postali su sveti 
tek pedeset godina posle smrti. Nema ničeg novog da ono 
na neki način nije već bilo, jer, kako bismo ga u protiv-
nom slučaju uopšte mogli prepoznati pa potom i spoznati.

Zato, osporavanje u umetnosti u ime navodno „ap-
solutno novog“ nije i jedini put suđenja o delima; krajnju 
ocenu daće tek potom njihova životnost u dijalogu s deli-
ma koja dolaze. To je i osnovni razlog tome da se sa sva-
kim novim umetničkim delom čitava tradicija preobli-
kuje, jer sa svakim delom menjaju se i relacije među već 
prisutnim delima.

Ako se u ranijim epohama moglo dogoditi da neka 
dela, čak i velika, budu neshvaćena, nepravilno cenjena i 
ocenjena, te da se nađu u situaciji da moraju „sačekati“ 
neko „buduće“ vreme (kao u slučaju el Greka), kada je o 
savremenoj umetnosti reč, već poodavno, s pojavom 
novih informacionih tehnologija, raspršilo se uverenje da 
će se neke stvari popraviti u vremenu budućem, da će 
vreme neka dela dovesti na pravo mesto u nizu dela što 
pretenduju na univerzalno važenje i večnost. Večnosti 
nema. 

Tragično u svemu samo je to, da neki koji su bili 
ubeđeni da stvaraju samo za svoje, kratko vreme (Hajdn, 

497



Mocart, Betoven), a u isto vreme, nesporni velikani svog 
doba, živi su i prisutni i u našem vremenu, dok drugi, naši 
savremenici, duhovno umiru i pre dovršenja svojih dela 
koja padaju s prvim sutonom u vode Lete. 

Budućnosti kao takve nema. Sve što nam dolazi sa 
sutrašnjim danom neizvesno je i nepredvidljivo. Naše 
ocene mogu se odnositi samo na stanje stvari kakvo nam 
je ovog časa poznato. Pre samo dve godine nismo mogli ni 
slutiti kakav će nam biti današnji život, a ni današnji dan 
koji kakav god da jeste „vratiti se nikad neće“ (Takuan). 

Ponekad neka najsitnija, na prvi pogled potpuno 
nebitna, efemerna stvar, može izmeniti celokupni život 
ljudi iz korena. Doskora smo vreme provodili u razgovo-
rima i šetnji, sada čitamo stare knjige u četiri zida, okru-
ženi strašljivim ljudima i prazninom. Svi vakcinisani 
čekaju da umru, a i oni drugi. Konačno, svi će i tako i tako 
umreti, umiralo se uvek, ali nikad tako planetarno orga-
nizovano.

Ako se stvari posmatraju na njima najopštiji način, 
ništa se zapravo ne menja; okruženi smo drvećem, bilj-
kama, mravima, insektima, pratimo vreme od izlaska do 
zalaska sunca, i sve se može na različite načine grupisati 
kako bismo se u svetu lakše mogli snaći; physis se poka-
zuje kao logos, kosmos, svet ljudskih tvorevina i sve što 
jeste predmet je istraživanja regionalnih ontologija.

Ništa se kvalitativno ne dešava niti menja dok 
ispisujem ove redove; celina stvari u sebi je nepromen-
ljiva, poput onog što je iza svega što jeste. Ima mnogo 
stvari koje nas se uopšte ne tiču, i mnogi greše što drago-

498



ceno dato im vreme troše na nebitne stvari. Više od svega 
leži u pokušaju da se stvari razumeju i ne dospeva se u 
protivrečje ako se nastoji misliti celina svega što jeste ia-
ko se neposredno ne može sagledati.

Svet se, kako to Kostas Akselos čini, može tumačiti 
kao totalitet, ali u tom slučaju on je samo skup različitih 
totaliteta, poput religije, umetnosti, pesništva ili nauke… 
Svet je skup različitih sfera u jednoj večnoj međusobnoj 
igri budući da sam svet postoji na način igre koja ima 
kosmološku, kao i ontološku dimenziju, budući da je 
ljudska igra sa svojom antropološkom valencom samo 
momenat igre sveta koja nema humanu dimenziju jer na 
svaki način nadvisuje čoveka u njegovoj prolaznosti i 
slučajnosti postojanja.

Sve manje smo sigurni u to da uopšte još trajemo, 
kao što sve manje smo svesni trenutaka koji su imaginar-
ni međaši na našem putu koji više nema ni cilj, budući da 
svaki cilj u naše vreme jeste besciljan. Ako je ranije plo-
vidba imala uvek i svoj cilj, danas se krećemo a da ne zna-
mo ni kuda idemo ni šta je ono čemu bi mogli razložno 
težiti.

**
Povodi nastanka nekog teksta mogu biti krajnje 

različiti. Ima tekstova koji često nastaju iz duboko 
skrivene a nužne unutrašnje potrebe, ima tekstova koji 
nastaju da bi se autor odužio nečem što duguje sebi ili 
drugima, ima tekstova što nastaju neizazvani nekom 
poslednjom namerom, ali, mada retko, ima i tekstova koji 
nastaju pod prinudom, često spoljašnjom i retko do kraja 

499



motivisanom, no prinudom da se iskaže ono što se nosi u 
sebi, mada mu se često i ne razume najdublji i poslednji 
smisao. 

Mnogi od onih o kojima pišemo i nisu više u živo-
tu, zaboravljena su već i njihova glavna dela, ljudi žive u 
drugom svetu gde prošlo nema više raniji značaj i svoje 
misli usmeravaju ka sasvim drugim stvarima. Izmenio se 
i emotivni svet, no to je objektivno stanje stvari, i tako će 
biti uskoro i s nama u novom svetu kroz kratko vreme 
nećemo postojati ni mi. Šta će ostati posle nas? Duboko 
sam uveren ništa. Čak i da smo nešto dobro uradili, to 
nam neće biti oprošteno. Dolaze za nama bezdušne, bezo-
sećajne generacije koje neće imati razumevanje za one 
koji su neke bitne stvari činili iz nekog svog dubokog uve-
renja, neopterećeni nekom ličnom korišću a verom u to 
da čine dobro za druge.

Teško da će za nas u vremenu budućem biti bilo 
kakvog razumevanja, ali ni nastojanja da se razume o 
ovom fragmentarnom svedočenju o ljudima, njihovim 
naravima i sudbini koja nas je pratila. 

**
Naslov podpoglavlja koji će ovde svakog u prvi 

mah iznenaditi ponavljanje je poznatog naslova jednog od 
najvećih nemačkih filozofa prošlog stoleća, učenika Paula 
Natorpa i Martina Hajdegera - Hansa-Georga Gadamera 
(1900-2002) (Wer bin ich und wer bist du, Suhrkamp 
1973). Hans-Georg Gadamer je svojim postojanjem i de-
lom u svakom slučaju istorija XX stoleća i s njegovom 

500



smrću spustila se zavesa na filozofsku pozornicu prošloga 
veka.

Interesantni su susreti ljudi, koji mogu prostorno 
živeti u blizini, a da su često međusobno krajnje daleko. 
Na umu mi je početak Gadamerovog teksta o Žan-Pol 
Sartru (1905-1980) koga je sreo jedan jedini put na 
praznom trgu Piazza del Campo u Sieni; prišao mu je, 
razgovarali su, napisao potom na početku svog izlaganja 
da „želi da govori o susretu sa Sartrom“, ali u daljem 
tekstu nema više o tome ni reči, jer je sve vreme govorio 
samo o glavnom Sartrovom filozofskom delu i njegovoj 
recepciji. Među Gadamerom i Sartrom postoji velika raz-
lika, koliko i među Paulom Celanom o kome je Gadamer 
pisao i Vaskom Popom. Sva četvorica našla su način da 
ipak o nečem porazgovaraju, prva dvojica o filozofiji a 
druga dvojica o poeziji a da svojim stavovima budu i 
ostanu veoma udaljeni jedan od drugog. 

No, vratimo se Gadameru i njegovoj studiji o Paulu 
Celanu s tako privlačnim naslovom koji odudara od svih 
njegovih naslova. Gadamer je nekoliko tekstova posvetio 
Paulu Celanu; lakše se razume izbor po srodnosti kad 
govori o Geteu, Helderlinu, Štefanu Georgeu ili Rilkeu; 
ali, zašto o Celanu, i zašto arnika? Samo zato što je rasla 
pred Hajdegerovom malom kućom u Todnaubergu gde je 
Celan napisao jednu pesmu posvećenu velikom nemač-
kom misliocu? Rasla je ona i u času kad su Hajdegera 
posetili Marin Soresku i Jon Aleksandru, ali oni nisu u 
njoj ništa pesničko videli, a behu veliki pesnici, možda i 
veći od Celana.

501



 1.
Da bi se moglo pristupiti čitanju teksta Gadamera, 

nije reč uopšte o njegovom razumevanju ili tumačenju 
Celanove pesme, neophodno je prvo obratiti panju na 
njegov potonji, po mom mišljenju, objašnjavajući, tekst s 
kojim je učestvovao na skupu posvećenom Paulu Cela-
nu.59 Koliko mi je poznato, Gadamer je o Celanu napisao 
tri teksta, jedan od njih je najobimniji, a ostala dva teksta 
od kojih je jedan raniji, drugi potonji, ne smeju se 
zanemariti.

Trebalo bi imati u vidu upravo potonji tekst s 
kojim je učestvovao na pomenutom skupu: Phänome-
nologischen und semantischer Zugang zu Celan?60 
Verujem  da su prisutni slušaoci imali pomalo tremu, neki 
su možda bili u nedoumici, već od prve reči u naslovu, a 
pokazuje se da je Gadamer govorio, lepo, lako, lepršavo, s 
iskustvom starca kome je sve uveliko jasno, što i delimič-
no nagoveštava u jednoj polurečenici na kraju teksta 
povodom nekoliko pesama koje je navodno „potpuno 
razumeo“.

59  Paul Celan: „Atemwerde“, In- Frage-Stelung der Interpreta-
tionen, 16-19. Sept. 1988 Heidelberg. Objavljeno u više navrata 
potom u: Hans-Georg Gadamer: Gesammelte Werke, Bd.9. 
Ästhetik und Poetik II. Hermeneutik im Vollendung, J.C.B. Mohr 
(Paul Siebeck), Tübingen 1993, S. 461-469.

60  Hans-Georg Gadamer: Phänomenologischen und seman-
tiascher Zugang zu Celan?, in: Hans-Georg Gadamer: Gesam-
melte Werke, Bd.9. Ästhetik und Poetik II. Hermeneutik im 
Vollendung, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1993, S. 461-
469.

502



Dugo mi nije bilo jasno jedno: ako filozofi tumače 
poeziju Getea, Helderlina, Rilkea ili Merikea, kako u tom 
kontekstu mogu čitati poeziju jednog Paula Celana. 

Uvek se u prvom planu imao smisao; sad je to 
definitivno napušteno, svedeno na razumevanje zvučanja 
i boja koje asociraju reči. U muzici bi ovo poslednje moglo 
imati svoju paralelu kod Skrjabina. Ali, nama koji još 
uvek živimo u prevlasti značenja, neke nove pojave mogu 
izgledati strane.

Čitalac navodno treba nešto da vidi, jer pesma na 
nešto evocira, kaže se. Ali, šta on to treba da vidi, na šta 
pesma treba da evocira? Da li je u pitanju neki socijalni, 
istorijski ili religiozni kontekst, ili kao u slučaju Celana 
(čija mi je dubina religioznosti nejasna) – neki uticaj 
hebrejske tradicije. 

Njegova ma kako štura biografija ukazuje na to da 
mu život nije bio lak i da neki beg u hebrejsku simboliku i 
arhajski svet starog vremena nije mu nimalo biti stran. 
Ono što i dalje u tome velikim delom ostaje nejasno, jeste 
pitanje šta je jedan Gadamer u svemu tome tražio.

U kojoj meri pesma može uspostaviti odnos čitaoca 
s njenim autorom i njegovim svetom asocijacija? Kada 
čitamo Gadamerovu analizu Atemwende ne možemo biti 
a ne oduševljeni: tumačeći Celana, čak posebno ona ne-
prozirna, nedostupna mesta on daje takva tumačenja koja 
moraju oduševiti. On piše više od onog što je u tkanje 
pesama utkano, piše o onom što se ni na koji način ne 
može videti, ili iz pesme čuti ma na kakav se ona način 
čitala i u sferi imaginarnog oko sebe kretala.

503



Mi danas možemo govoriti o poeziji, o njenim 
zadacima i zaveštanjima, o njenoj istorijskoj misiji, i ne 
znam na koji sve mogući način. Ima pesnika koji žive 
poeziju, kao što je to bio Celan i bio duboko potresen 
neopravdanim optužbama koje su duboko uticale na 
njegovu strukturu života, i to da život završi u vodama 
Sene, a ima i onih koji pesnici nisu nikad bili, ali jesu 
narkomani, alkoholičari i dobili Nobelovu nagradu, 
poslavši poslednjeg dana u Stokholm pristupni tekst (da 
bi izvukli neke pare) a u kojem su kritičari nakon nekol-
iko sati otkrili plagirane rečenice.

Ima pesnika i pisaca koji su umetnici za sva 
vremena, a nezasluženo nisu primili najveće nagrade za 
svoj veličanstveni rad, kao što su Merežkovski, Paund, 
Valeri, Breht, Ben, Borhes, Eko, Nabokov. Ima i onih koji 
su bili ovenčani dnevnom slavom, a biće zaboravljeni kao 
Pasternak, Solženjicin, ili niz nekih afrikanera podobnih 
dnevnoj politici, a što se manifestuje u poslednje vreme 
sa dobitnicima za koje niko nikad nije ni čuo. Ima konač-
no onih koji su svoje nepriznavanje teško podneli, kao i 
onih kojima je za sve to bilo svejedno, kao Nabokovu u 
Švajcarskoj. Nemaju svi umetnici puno zadovoljstvo koje 
im pruža život kao što je to bilo u slučaju kompozitora 
Darijusa Mijoa. Većina nije bila te sreće, ponajmanje 
Celan.

Čini mi se, ne slučajno, Gadamer na jednom mestu 
u pomenutom tekstu posvećenom Celanu (wer bin ich 
und wer bist du) upozorava kako pesnik svoje sopstvene 
pesme uvek drugačije čita (S. 464). Šta u takvoj situaciji 

504



preostaje čitaocu, koji bi u najsretnijim okolnostima mo-
gao biti komentator? To pita Gadamer, podsećajući na 
svoju „malu knjižicu“ o Celanu, koja je samo «komentar 
jednog čitaoca» (S. 466) ali ne i naučnog istraživača. 
Odista, u kojoj su meri ovde, u tumačenju poezije, nauč-
nici, ophrvani svim mogućim metodama u prednosti u 
odnosu na čitaoca pred kojim je tekst u svom neposred-
nom obliku neopterećen predrasudama i pripremljenim 
sumnjivim naučnim klišeima. 

Verovatno je Gadamer u ovom slučaju duboko u 
pravu kad kaže da treba slediti samog pesnika i njegov 
savet „Nur lesen, immer wieder lesen“ (S. 466). Pesnik 
koristi reči koje nigde često nećemo naći, kojih u takvom 
obliku nigde nema jer nikad nisu postojale, ne samo u 
takvom, no ne i u ma kakvom drugom obliku, ali, biće da 
su na delu reči do čijeg se smisla može doći dugotrajnim, 
ili umnim slušanjem. 

Možda svi mi samo smo početnici u nastojanju da 
oslušnemo bit pesme koja izranja iz jezika nama nepoz-
natog, pre nas rođenog i pre nas fiksiranog zaumnim 
rečima u nekom imaginarnom nepojmovnom svetu. Ovaj 
svoj tekst je Gadamer, dajući nežnu pouku prisutnima, 
završio pozivanjem na Sokratove reči o Heraklitu „Was 
ich verstanden habe, ist vortreflich, und so wird es wohl 
mit dem  anderen auch so sein. Freilich bedarf es eines 
Meistertrauchers, den Schatz aus Licht zu bringen.“ (S. 
469)

Te Sokratove reči dva i po milenijuma ne prestaju 
da odzvanjaju u misaonom prostoru evropske kulture. Tu 

505



se hoće ukazati na odnos vidnog i skrivenog, na odnos 
smisla koji je u strukturi našeg razumevanja i smisla u 
njegovoj pozadini koji prebiva u svojoj skrivenosti. Bez 
obzira na to što pojedinačne reči istupaju kao predstave i 
što se u pesmi na različite načine ulančavaju, pesma u 
sebi uvek skriva različita, često paralelna značenja koja 
nisu tu da bi bila predmet interpretacije, već pre svega da 
bi na čitaocu dostupan način bila proživljena i otvorila 
mu nov duhovni horizont koji mu je do tog časa bio 
zatvoren. 

I tu je zapravo koren tog temeljnog problema koji 
ja vidim a što se i ovde otvara pošto je velikim delom  
eksplicitno tematizovan u Gadamerovom tumačenju61 
Celanove  pesme Tenebrae. 

Kritično pitanje glasilo bi: da li Gadamer tumačeći 
pesmu, unosi u nju više no što je sam pesnik uneo i ako je 
tako, koliko ostaje merodavna njegova interpretacija? 
Čini se da ona nadvisuje pesmu govoreći o onom što u 
njoj ne samo da nema, već verovatno nije ni pretpostav-
ljeno.

To nepretpostavljeno nije nešto u pesmi skriveno, 
već samo po sebi nepostojeće uneto naknadnim tuma-
čenjem u formi domišljanja naznaka koje nikad ne mogu 
biti date u svom punom i dovršenom obimu.

Na kraju upravo pomenutog teksta Gadamer piše 
kako Helderlinove pozne himne nisu bile u prvo vreme 

61  Gadamer, H-G.: Sinn und Sinnerhϋllung bei Paul Celan, in: 
Hans-Georg Gadamer: Gesammelte Werke, Bd. 9. Ästhetik und 
Poetik II. Hermeneutik im Vollendung, J.C.B. Mohr (Paul 
Siebeck), Tübingen 1993, S.452-460.

506



shvaćene te su bile štampane u odlomcima da bi svoje 
čitaoce i smisaoni horizont dobile tek početkom XX 
stoleća. Time on jasno staje na stranu onih koji smatraju 
da postoje dela koja će svoje istinsko značenje razotkriti 
tek u budućem vremenu, u času kad se stvori kontekst za 
njihovu pravu recepciju. No, šta je tu prava recepcija? 
Slika onog što je pesnik imao u vidu ili novo učitavanje 
nečeg mogućeg, iz budućnosti a u sadašnjosti još ne 
prisutnog? 

Upravo stoga, stiče se utisak da osvetljavanjem 
odnosa Gadamera i Celana može se dobiti jedan od bitnih 
ključeva u tumačenju modernog pesništva, i to čak i onog 
koje po svojoj formi i načinu mišljenja nije blisko Celano-
voj hermetičnosti. 

Kad se susrećemo s poezijom, bilo da su to pesme 
velikih pesnika naše epohe, ili skorašnje prošlosti, susre-
ćemo se uvek sa značenjima reči, s njihovim višestrukim 
odnosima i ako je jedno u svemu tome izvesno, onda je to 
svest o tome da nam ono pravo, ono što je istinska zami-
sao pesnika izmiče. Gadamerova analiza stihova Paula 
Celana to na najbolji način potvrđuje. Teško je oteti se 
utisku da on u Celanovim stihovima vidi više no što nam 
oni sobom donose. To kao da je prosto dominanta u 
čitavoj Gadamerovoj analizi Athemwende.

Pesma uvek ostaje potpuno teška kad pri svoj 
jednoznačnosti njenih iskaza ostavlja posebno širok 
prostor za ispunjavanje mišljenja koje lebdi negde iza 
stihova, u prostoru koji mi ne možemo dokučiti. Gadamer 
je apsolutno u pravu. Ma koliko pesma bila jednostavna, 

507



u svoj svojoj jednostavnosti, ona i dalje otvara prostor 
mišljenju koje misli ono što ona kazuje u času kad se 
kazivanje pokazuje kao nešto krajnje problematično. 

Ono čemu se ovde čitalac ne može oteti, što više 
čitao Celana, jeste da njegova poezija sve više izbegava 
svako tumačenje; sva ta sintetičnost, sva ta ogoljenost 
pojmova, svo to nastojanje da se bude kakav ne znam 
kako treba da se bude – ostaje nešto krajnje strano. 
Razume se, nije ovde reč o prigovoru protiv hermeneutike 
i svih tumačenja poezije kao i svih izdedukovanja iz onog 
što ni pesnik ni svevišnji nije mogao imati na umu, sve to 
moglo bi se razumeti mada ostaje jedno pitanje bez 
odgovora – zašto. Beskrajna dobronamernost Gadamera 
ostaje ovde najveći problem, veći no čitav pokušaj 
njegovog interpre-tiranja poezije Celana. 

Svet je umoran od svega a posebno od opravdanja 
očekivanja onih koji smatraju da je zadatak pesnika da 
teži za navodno pravom rečju, koja je ukotvljena negde u 
onostranosti; i pesnici imaju pravo da budu umorni, da 
zastanu i sagledaju sve što ih tog časa okružuje. 

U takvom času pojavljuju se neki dušebrižnici, 
počinju da pesnicima nameću neke sumanute zahteve, 
koji ih se apsolutno ne tiču; od njih se očekuje da se bore 
protiv zastiruće, obične, uravnjavajuće funkcije jezika 
kako bi oslobodili navodni svoj pogled na gore. Aristotel 
je govorio kako je čovek jedino biće koje može gledati na 
gore, biće koje jedino može da se usmeri ka onom višem, 
ka božanstvenom. 

508



Mnogi će se u jednom trenutku zapitati da li je 
Celan nastojao da napiše pesmu, ili je imao neku 
pritajenu želju da mudruje o istorijskog sudbini njegovog 
istorijskog naroda? Svi imaju pravo da pate, niko to ne 
spočitava ni Celanu, ali ne treba svima da se to nameće 
kao kosmička krivica Ako svest o tradiciji otuđuje od 
prirodnog govora, treba li patnički život pesnika da bude 
izraz kosmičkog nasilja nad ostatkom kosmosa? Koliko 
kosmos može podneti nesreće i koliko narodi mogu 
izdržati nasilja nad sobom?

Da, Todesfuge je genijalna pesma. Pa šta?
Svi imaju pravo da neke stvari u poeziji ne razume-

ju, da im mnogo toga ostane trajno nejasno. Gadamer 
smatra da je priznavanje nerazumevanja u odnosu na 
Celanovo delo u najčešćem slučaju zapovest naučnog 
poštenja. Takav stav treba bespogovorno prihvatiti. 

Pisto tako, nesporno je da Celanove pesme mogu 
biti dobar povod mnoštvu analiza i tumačenja, budući da 
svaka pesma aktom nastanka biva postavljena u svoje 
postojanje i time odvojena od svog tvorca. 

Na Gadamera je dobro primeniti opasku, koju on 
sam pominje, da postoji „opasnost da se upotrebi znanje 
koje pesnik nije posedovao“. Ponovo se vraćamo tome da 
Gadamer u stihovima Celana nalazi daleko više i domišlja 
daleko više no što je pesnik u njih mogao uneti. 

Nije stvar u tome što je pesništvo odista „neka 
vrsta stvaranja reči i pronalaženja reči koje se povremeno 
izdižu iz neke životne situacije“, već u tome što pesništvo 
mora biti nešto daleko više, daleko iznad igre rečima i u 

509



nekom svetlom trenutku supstancijalizovanim pojmo-
vima. Pesništvo ima za cilj nešto sasvim drugo i o tome 
Gadamer je pisao već u svom ranom radu o Platonu. Nije 
poezija u nizanju impresija a još manje u njihovim nak-
nadnim interpretacijama. Gadamer s pravom upozorava 
da impresije predstavljaju pometnju interpretacije. 

Ako se u nečemu s Celanom možemo složiti, onda 
je to iskazano u njegovom stavu da „pesmu treba samo 
uvek iznova čitati i čitati – a da će razumevanje već potom 
doći“.

I ovo je u velikoj meri tačno, mada može da 
iznenadi čitaoca kad to on najmanje očekuje. Nije na 
odmet ne zamisliti se nad rečima Akselosa koji na kraju 
jednog svog teksta piše:“ Staro unitarno, logičko, etičko, 
estetičko trojstvo istinitog, dobrog, lepog nezamislivo je 
neostvarivo, iako još potresa našim jezikom, našom afek-
tivnošću, našim akcijama. Raspadnuto u komadima ono 
prebiva u pozadini horizonta.“62

Ovde pozadina horizonta ukazuje na pozadinu 
sveta kao horizonta, a strogo kad bi ovo mislili, to bi 
značilo da su istinito, dobro i lepo nezamislivi i neos-
tvarivi, budući da se nalaze s one strane sveta. U tom 
slučaju pred nama je pitanje kakav nam ostaje svet u koji 
smo bačeni i životom osuđeni a u kojem su istina, lepota i 
dobro kao vrednosti (ne kao ideje) neostvarivi. U takvom 
svetu život nema smisao, i ne spašava ga njegovo 

62  Axelos, K.: Na putu ka planetarnom mišljenju, u knjizi: Axelos, 
K.: Uvod u buduće mišljenje. Na putu k planetarnom mišljenju, 
prev. F. Zenko, Stvarnost, Zagreb 1972, str. 141.

510



opstajanje na način igre. Ukidanjem etičke dimenzije, 
odustajanjem od života u senci moralnih vrednosti  i 
prihvatanja njihove vlasti, odustaje se i od podrazume-
vanih i utvrđenih pravila igre, te je upravo u naše vreme 
postalo moguće da „varanje i blefiranje postaju sastavni 
deo igre“.63 

U tom slučaju nameće se opravdano pitanje šta je 
zapravo igra? Ako je ona svet sam, onda ona nije ljudska, 
kao što ni svet nije ljudski, jer ga čovek kao biće „ne 
interesuje“. Svet je nehuman, ljudi su u njemu strano telo 
koje će se vremenom amputirati (možda u samoraza-
rajućoj akciji samovakcinisanja na putu ka kolektivnoj 
smrti), a nehuman je kao i igra koja ga igra igrajući u 
beskraj samu sebe van okvira koje čovek može sebi pred-
staviti. 

Ako deo toga prihvatamo, i s tim budemo saglasni, 
umetnost kao takva je nebitna, i ostaje bez neophodnog 
razloga svog postojanja; isto onda važi i za poeziju; svet u 
kom sada živimo, nije po meri čoveka; on je ne-human i 
razvija se po nekim svojim imanentnim principima, koje 
ljudi sve manje kontrolišu; većina stvari koje su davale 
smisao ljudskom opstajanju, sad su nebitne; nikome ništa 
nije potrebno, bez svega se može. 

Svu muziku zamenila je „muzika“ bez harmonije i 
melodije, a u samo jednom monotonom ritmu koji se 
mehanički određuje s obzirom na vrstu droge koju 
publika konzumira na međunarodnim „muzičkim“ 
festivalima. „Muzika“ se prilagođava omladini i onom što 

63  Axelos, K.: Op. cit., str. 141.

511



ona na svom rudimentarnom nivou može da percipira, jer 
ona može da sluša, ali ne može da čuje, kao što mnogi 
gledaju slike, a da ih zapravo ne vide. Takva muzika 
postaje model nove redukovane poezije koja više ničemu 
ne može da se obrati, sem da ponavlja sterilne obrasce 
davno proživljene prošlosti. 

Jeste paradoksalno, i malo će se ko s tim složiti: 
umetnosti nema, kao što nema ni velikih dela. Poezija 
navodno postoji, ali, vidimo i sami, to je poezija prošlosti, 
poezija nastala pre više decenija kad se verovalo da 
pesništvo pripada visokim sferama umetničkog stvaranja 
i da zaslužuje da se njom bave i veliki mislioci.

Poezija nije odavno način kojim se bogovi obraćaju 
ljudima. Poezije nema kao što ni bogova nema. Svet je 
prazan i ljudi u njemu lišeni svega što im je davalo smisao 
života, nastavljaju da žive u beznađu, veruju da nečeg još 
uvek tu ima, makar to bili i stihovi koje više niko od njih 
ne razume. 

Poezija je samo jedan loš primer potvrde nestanka 
umetnosti u svetu koji se kreće u drugi svet a kojem ona 
nije ni na kakav način potrebna. Ako nas samo neki novi 
bog može spasti, kako reče jedan veliki filozof, te se iluzije 
moramo osloboditi. Novog boga nema i neće doći, jedino, 
doći će svakako novi svet, a njegov dolazak skupo ćemo 
platiti i neće nas biti.

Ostaće samo senke u nekom drugom svetu koje će 
se sećati da moglo se nešto učiniti u vreme kad smo svi 
verovali u smisao života pre prelaska Aherona, da može 

512



postojati još neki način rođenja smisla koji će biti uzor i 
slika pamćenja za one koji će doći posle nas.

Ovde smo se ponovo našli na granici dva sveta: 
nama znanog, starog i sveta i ovog novog, nadolazećeg, 
nama nepoznatog. Poslednji pokušaj da se ukaže na neke 
od momenata koji čine prelaz među njima, pozivajući se 
na poeziju, možda nije uspeo. U Prvi mah, to bi trebalo 
biti čudno, jer poezija je prva među umetnostima kojoj bi 
to moralo poći za rukom, i nimalo slučajno pesnici behu 
među prvima koji su svoje umeće bili spremni platiti 
glavom a da ih ni najviši bog nije mogao spasti (setimo se 
Hesioda), ali na ovaj način kako sam već govorio ranije o 
pesništvu čini se kao da je s umetnošću sve u redu, i da 
ona ne nagoveštava niti živi kraj umetnosti.

Ovo nije nimalo tačno. Pesništvo deli sudbinu svih 
drugih umetnosti. Poezije danas više nema, a ako neko na 
tome i dalje istrajava, objavljujući sklepane stihove o 
komšijama i teniserima, bolje da to ne čini, jer veća se 
uvreda poeziji ne može naneti. 

Umetnosti nema, kao što ni poezije nema. Vreme 
velike poezije je prošlost. To ne mogu shvatiti samo neke 
atavističke strukture koje sebe nazivaju pesnicima. 
Izgubljene su velike teme jer je izgubljen smisao sveta 
koji ih je nosio i pesnike proslavljao. Na prelasku u drugi, 
novi svet mnogo su veće karte stavljene na sto no što je to 
poezija.

Eugen Fink i estetika

513



Uvodna napomena
Ovo je zapravo tema kojom se sve vreme bavim. 

Mogla bi se kratko formulisati: Mogućnost umetnosti kao 
techne i njeno tumačenje. Na malo nestandardan način 
pokušao sam na to da odgovorim na predavanju u Fraj-
burgu 2005. na Eugen-Fink-Coloquiumu, no biće dao me 
nisu najbolje razumeli, odnosno, dobro su me razumeli, 
ali teško podneli. 

Taj skup je kao i svi prethodni počev od 1985, bio 
posvećen nemačkom filozofu Eugenu Finku i svi su 
govorili, kao i ranije, o njegovom odnosu prema Huserlu 
tridesetih godina prošlog veka. Svi su govorili o fenome-
nološkoj redukciji, intencionalnosti, intersubjektivnosti, 
temama koje su već bije zaokružene Finkovom VI. Karte-
zijanskom meditacijom iz 1932. Ja sam postupio malo 
nestandardno, rekavši: u redu on je tome govorio i pisao 
pre osamdeset godina, a o čemu bi govorio danas? 
Verovatno o varvarskom rušenju mostoba tokom bom-
bardovanja Novog Sada 1999. godine, podsećajući ih na 
određena mesta iz Finkovog predavanja Epikurov vrt. 
Nemci su to teško ali dostojanstveno podneli i više me 
nikad nisu pozvali na neki od narednih dvogodišnjih 
skupova, premda sam o Finku svojevremeno (1985) 
odbranio drugu doktorsku disertaciju u svetu (posle Pia 
Šlagetera, u Luvenu 1960). 

Tekst predavanja objavio sam na nemačkom64, a 
potom je objavljen i u južnom Brazilu, na portugalskom. 

64 http://www.uzelac.eu/Strane_studije/13_UzelacMEugenFinksPhanomenologieDerWelt.pdf   ;; Uzelac, 
M.: A fenomenologia do mundo de Eugen Fink como esboço de uma estética universal pós-
clássica, Revista Filosófica São Boa Ventura 10 (2), 123-138

514

https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=ru&user=64m6h_YAAAAJ&citation_for_view=64m6h_YAAAAJ:mVmsd5A6BfQC
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=ru&user=64m6h_YAAAAJ&citation_for_view=64m6h_YAAAAJ:mVmsd5A6BfQC
http://www.uzelac.eu/Strane_studije/13_UzelacMEugenFinksPhanomenologieDerWelt.pdf


Odlučio sam da ga kao dodatak objavio na kraju ove 
knjige, jer je još uvek u saglasnosti s prethodnim teksto-
vima i pomalo svojim drugim delom ponavlja neke od 
mojih osnovnih ranijih stavova. Danas, posle dve decenije 
ja bio imao tu mnogo prepravki i dodataka, ali sam od 
njih odustao, jer bih i samo Funkovo tumačenje sveta 
sada izložio na jedan posve drugačini način, kao i njegovo 
tumačenje igre. 

g. Eugen Fink i pitanje umetnosti65  

Tumačenje onoga što leži u osnovi filozofskog 
razumevanja sveta Eugena Finka, čak i slučaju kad se 
polazi od  navodno neke osnovne ideje, jednako je 
složeno danas, kao i pre dvadesetak godina, u vreme 
održavanja prvog kolokvijuma posvećenog Eugenu Finku 
u Freiburgu, decembra 1985. godine. I tada je ovde bilo 
jednako tmurno vreme kao i danas; oblaci su pritiskali 
okolne proplanke, sipila je sitna, neprozirna kiša, a 
zemlja je bila vlažna, pokrivena uvelim lišćem koje je 
svedokovalo o letu ali i navešćivalo mrazeve i zimu.

Možda je takvo vreme ponekad, makar u retkim 
trenucima, bilo i u Epikurovom vrtu, ali kad isti 
pomenemo, za njega vezujemo sasvim druge asocijacije, 
obično, nalik onima koje imaju oni koji su po prvi put 

65 Tekst objavljen pod naslovom: Finkovo tumačenje sveta kao 
nacrt jedne univerzalne postklasične estetike 

515



slušali Eugena Finka dok je 13. jula 1968. čitao 
predavanje "Der Garten Epikurs". A slušali su ga u 
krajnje interesantno vreme: u Parizu je tog uzavrelog leta 
1968. bilo jednako interesantno vreme kao i ove jeseni. 
Upravo u tom času, kad se kultura susretala s 
divljaštvom, Eugen Fink je smatrao za neophodno da 
postavi pitanje o razlici između prirodne i umetničke 
tvorevine66, o razlici između prvobitne i čovekom 
preobražene prirode, koja ostaje samo momenat unutar 
same prirode koja oslobađa produktivnu snagu, koja 
može biti i rad i rat ali i "stvaralačka umetnost koja u 
ljudska nastanjena područja unosi nebesku moć lepog"67.

U vreme nenaklonjeno umetnosti, Eugen Fink je 
našao potrebu da govori o prirodi kao jedinoj pozornici 
ljudskih dela u kojoj postoje vrtovi, nevidljiva ostrva, 
mesta puna tajnih moći koja do ljudskog bića dolaze iz 
carstva lepog 68.

Da li je tako nešto iznenađujuće? Ni u kom slučaju. 
Ovde nailazimo na jedini mogući odgovor dostojan 
velikog filozofa u času kad se čitava građevina evropske 
kulture iz temelja potresa. Upravo sam nad ovim 
izvanrednim Finkovim tekstom o smislu filozifije sedeo u 
Novom Sadu dok su na njega padale bombe u proleće 
1999. godine. Razmišljao sam o tome, čemu nas filozofija 
može poučiti u vreme kad kriza (u kojoj se našla Evropa) 

66  Fink, E.: Epiloge zur Dichtung, V. Klostermann, Frankfurt/M. 1971, S. 
22.

67  Op. cit., S. 23.
68  Op. cit., S. 36.

516



nije prividan poraz racionalizma69, kako je još 1935. 
verovao Edmund Husserl, već "nedvosmislen znak pada u 
netrpeljivost spram duhovnosti, u varvarstvo"70. 

Filozofija je s prvim grčkim filozofima započela kao 
mišljenje o prirodi i poreklu kosmosa, započela je kao 
kosmologija, i kao kosmologija završava se upravo u naše 
vreme. Za ovo poslednje najveća zasluga pripada Eugenu 
Finku. On je na tragu Husserla i Heideggera do kraja 
tematizovao pojam sveta i pokazao njegov nastanak u 
sukobu kosmičkih sila, opisujući ovaj kao igru sveta koji 
se igra sa samim sobom. 

Završetak filozofije danas se realizuje kao mišljenje 
kraja postojanja duhovnih vrednosti na kojima je počivala 
zapadna kultura. U tom smislu, Evropa kakvu smo je 
mislili do 1999 godine, nepovretno pripada prošlosti. 
Bombardovanje suverene države Jugoslavije, a usred 
Evrope, bio je poslednji postmodernistički, umetnički 
hepening XX stoleća. 

Danas, mi živimo u jednom posve novom svetu, u 
svetu koji još uvek nastaje na ruševinama starog, u svetu 

69  Husserl, E.:  Die Krisis des Europäischen Menschentums und die 
Philosophie, in: Hua, VI/347.

70  Op. cit., S. 347. Uostalom, samo tako moguće je razumeti ćutnju čitave 
Evrope nad višedecenijskim rušenjem i uništavanjem osam vekova 
stare srpske kulturne baštine na srpskom Kosovu koje danas uz 
svesrdnu podršku svih evropskih naroda dobija svoj završni oblik. Što 
se srpskih manastira tiče, o njima ste, da vas je to ikad interesovalo, 
uvek mogli pitati gospođu Suzanu Fink, koja ih je, po svedočenju našeg 
velikog filozofa i prijatelja Eugena Finka, profesora Veljka Koraća, i 
njegovog brata, istoričara umetnosti, profesora Vojislava Koraća, 
odlično poznavala, jer je bila u prilici da ih, u društvu Eve Grlić, na 
putovanjima po Srbiji, u jedno po sve nas srećnije vreme, i vidi.

517



koji neće ništa da zna o prošlom niti hoće da ima ikakvo 
uporište u onom što je prošlo. Moramo se pomiriti i sa 
tim da mnogo od onog što još i danas nastaje pod 
znamenjem filozofije, u velikoj meri je anahrono i pre 
samog svog nastanka već uveliko prevladano. 

Šta će iz čitave istorije filozofije preživeti naše 
vreme i postati temelj budućeg – krajnje je neizvesno. 
Među retkim idejama koje bi se u vremenu budućem 
mogle pokazati kao mala ostrva spasa, kao oaze sreće, ja 
danas vidim ideju mišljenje sveta koja je tanana nit 
vodilja, poput one Arijadnine, koja mitskoga junaka 
Tezeja vodi iz jednog opasnog lavirinta u drugi, još veći i 
još opasniji lavirint, a o kojoj je s velikim poetskim darom 
govorio Eugen Fink a na njegovom tragu jedini u Srbiji – 
Mihajlo Đurić. 

Poput Platona, koji nije stvorio nikakvu teoriju 
umetnosti, već pre teoriju ne-umetnosti, nalazeći se s one 
strane umetnosti, a služeći se sve vreme umetničkim 
sredstvima, isto tako, Eugen Fink, tematizujući pojam 
sveta, kako u objavljenim knjigama, tako u neobjavljenim 
predavanjima, pišući o pojmu sveta, sve vreme je pisao i 
jedan veliki epilog pesništvu – pesničkim sredstvima.

Kao što je izlazak iz Minojevog lavirinta bio ulazak 
u svet koji je poprište borbe kosmičkih moći kao što su 
rad, borba, ljubav, igra i smrt, ulazak u svet čija istorija je 
istorija nepreglednog lutanja i stradanja, tako isto, izlazak 
iz ovog sveta u ono nepoznato u ono "čemu se čovek niti 
nada niti može da sluti", kako kaže Heraklit (B 27), 

518



moguć je kad "smrtnost života vidimo kao izvor 
zadovoljstva" u vrtu koji je naše poslednje pribežište. 

Nije ni čudo što je svako od nas, ako je to samo 
iskreno poželeo, uvek mogao naći u filozofiji Eugena 
Finka veliko pribežište i još veće uporište: "Mudrac ne 
treba ničeg da se plaši, ni smrti, ni bogova, ni sudbine, ni 
ljudskih zakona", piše Eugen Fink u već pomenutom 
spisu o Epikuru. To je velika pouka i sledeći je godinama, 
sada mogu i sam, oslanjajući se na sopstveno iskustvo, 
poučiti i druge, a moja pouka glasi: svejedno, padale oko 
vas bombe, ili goreli zapaljeni automobili, budite 
filozofi! Kupite malo sira, maslina, ribe i vina! 
Napravite sebi gozbu u svom vrtu! Bogovi biće sa vama. 

Ako me poslušate, u tom slučaju, vaš vrt neće biti 
samo "grad bekstva, mesto povremene individualne 
egzistencije u pustinji modernog masovnog opstajanja"71, 
kako to piše Eugen Fink; vaš vrt biće mnogo više od toga 
– biće sav svet, biće hipostazirana ideja sveta koju bi 
toliko hteli, na tragu Husserla i Heideggera, da 
tematizuju savremeni filozofi. Kad se na vama ostvari 
stara a lepa kineska kletva: "Dabogda, živeo u 
interesantno vreme!", i kad sve njene lepote proživite pod 
naletima teške avijacije, onda će vam biti jasnije i poreklo 
temeljnih fenomena Eugena Finka i smisao egzistencijala 
(Existenzial) Martina Heideggera a posebno biće vam 

71  Fink, E.: Epiloge zur Dichtung, V. Klostermann, Frankfurt/M. 1971, S. 
36.

519



jasno zašto je ovog poslednjeg toliko mučio Leibnizov 
stav: Nihil est sine ratione.72

Filozofija postoji samo kao proživljena filozofija. 
Filozofija je način života i način umiranja. Tome nas uče 
primeri Sokrata, Bruna, Sponoze i Edit Stein. Ne bira 
filozofiju kakav je ko čovek, već filozofija bira čoveka, a 
bira ga, da bi ga preobrazila. Kao što čoveka preobražava 
stoička i epikurejska filozofija, tako ga, u jednakoj meri, 
preobražava i fenomenološka filozofija. Dugogodišnje 
bavljenje fenomenološkom filozofijom menja čoveka, uči 
ga da u šetnji između prirodnog i transcendentalnog 
stava, tematizujući pojam sveta, sve vreme živi u tom 
svetu svestan da harmonica mundi postoji, ali, samo u 
međusvetovima (metakósmia), o kojima je govorio 
Epikur svojim učenicima među stoletnim stablima 
maslina.

Nakon što je već odavno najavljena neophodnost 
prelaska od ontologije ka kosmologiji73, za filozofe koji su 
se našli sa druge strane Rubikona, i iza sebe ostavili 
ontologiju stvari, zadatak filozofa ne može više biti u 
egzegezi filozofskih tekstova, koji i ne mogu biti ništa više 
no samo duboki podsticaj na sopstveno filozofiranje, 
budući da "bez napora sopstvenog filozofiranja nema 
puta u filozofiju"74. 

72  Videti: Heidegger, M.: Satz vom Grund, Neske, Pfullingen 1957.
73  Fink, E.: Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, 

Alber, Freiburg/Br. 1977,  S. 241.
74  Fink, E.: Philosophie als Überwindung der "Naivität", in: Fink, E.: 

Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, Alber, 
Freiburg/Br. 1976, S. 98.

520



"Svet je ne-stvarna celina sveta. Skup stvari 
obrazuje jednu ne-stvar"75, piše Eugen Fink, početkom 
pedesetih godine prošlog stoleća, u svojim predavanjima 
o biti (Wesen) fenomenološkog iskustva, a koja je 
neposredno pred smrt pripremao za štampu. Izbor baš 
ovog dela, objavljenog potom pod naslovom Sein und 
Mensch, i stavljanje naglaska baš na ova predavanja, a u 
mnoštvu drugih, već sam po sebi dovoljno govori. Već tu 
je više no jasno izložena kosmo-ontološka pozicija ovog 
mislioca. 

Već nakon samo površnog uvida u to delo, više 
nema sumnje da se ranih pedesetih godina Eugen Fink 
uputio jednim drugim putem na kojem ga je malo ko 
razumeo a još manje sledio. Zašto, odgovor na to pitanje 
trebalo bi dati oni koji su ga bolje znali, ili oni koji su se 
sve vreme hvalili da su razumeli makar nešto od onog što 
im je on govorio.

Skoro u isto vreme, u letnjem semestru 1949, 
Eugen Fink je održao predavanje pod naslovom Welt und 
Endlichkeit koje je 1966. poslužilo kao osnova čitavog niz 
predavanja, objavljenog tek 1990. godine76. Da je taj spis, 
zajedno s prethodnim (Sein und Mensch), objavljen 
ranije, verovatno bi se i sama slika o Finku i originalnosti 
njegove filozofije mnogo ranije, daleko bolje i mnogo 
lakše složila. Neobjavljivanje niza spisa od strane samog 
autora, u velikoj meri je doprinelo da filozofska 

75  Fink, E.: Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, 
Alber, Freiburg/Br. 1977,  S. 243. 

76  Fink, E.: Welt und Endlichkeit, Königshausen & Neumann, Würzburg 
1990.

521



problematika sveta na prvi pogled ostane u drugim planu. 
S druge strane, nikakve prepreke nije bilo da se ta ista 
problematika sagleda i minucioznijim čitanjem 
objavljenih spisa. Pitanje: zašto je Fink jedne spise 
objavljivao a druge ostavljao po strani, kao i pitanje 
kakvog se principa u svom izboru držao – i dalje mi se 
čini koliko teškim toliko i zagonetnim. 

Jedno je sigurno: sva njegova filozofija može se 
odrediti kao jedna grandiozna fenomenologija pojma 
sveta, der Streit bezüglich der Interpretation des Seins77 - 
to je po mom mišljenju nesporno. Sve jasnije je da svet - 
koji kako je pokazao već Kant, može imati pojam ali ne i 
predstavu, budući da je svet samo ideja78 i da svet nije 
ništa drugo do horizont (Husserl) ili zemlja (Heidegger).

Fink je jasno video namere Heideggera izložene u 
njegovom spisu Der Ursprung des Kunstwerkes (1935); 
isto tako, jasno je video zašto je kosmološka razlika 
izvornija od ontološke, a među prvima upravo on je 
shvatio da Heideggerov mitski govor o sukobu zemlje i 
neba vodi tematizovanju temelja umetničkog dela, pri 
čemu je "umetničko delo samo organon filozofskog 
saznanja"79. Video je Fink i Heideggerov put u pesništvo i 
pesničko mišljenje koje je sve većom snagom, uporedo s 
vremenom, izbijalo iz njegovih spisa, ali, za razliku od 
njega, smatrao je da poezija i pesnički način mišljenja, 

77  Heidegger, M.: Sein und Zeit,  M. Niemeyer, Tübingen 1984. Navodim 
Hajdegera iz primerka knjige koju mi je u Freiburgu 1985. poklonio 
Franz-Anton Schwarz.

78  Op. cit., S. 149.
79  Op. cit., S. 174.

522



kao nešto već završeno, mogu imati u filozofiji samo 
formu naknadnog govora, oblik pogovora (epilogos). 

Ima onih koji su u tom Finkovom stavu videli 
isticanje prednosti filozofije nad pesništvom i nad 
celokupnim pesničkim načinom mišljenja, posebno ako 
se prihvati Hegelov stav da umetnost po svom najvišem 
određenju pripada prošlosti, a pritom prenebregne 
upozorenje Heideggera da odluka po tom pitanju još nije 
doneta, na šta ovaj filozof upozorava u Pogovoru spisa 
Izvor umetničkog dela. 

S druge strane, moguće je tvrditi kako filozofija 
može i dalje da zadržava svoju problematiku naspram 
pesništva, a da pritom u ovom traži putokaz za sebe, da 
traži onu Arijadninu nit, razlog da i sama izgrađuje svoju 
sopstvenu problematiku, pri čemu bi jedna moguća 
filozofija pesništva mogla biti sistematski izvod iz Finkove 
ontologije i kosmologije80, a kakav nalazimo u spisu 
Epiloge zur Dichtung.

U svakom slučaju, otvara se krajnje interesantno 
pitanje: u čemu su pravi razlozi odsustva estetičke 
problematike u filozofiji Eugena Finka?

Činjenica je da ni kod Finkovog učitelja Edmunda 
Husserla (za razliku od Heideggera!), osim nekih 
sporadičnih napomana, nemamo tragova nekog 
ozbiljnijeg interesa za probleme umetnosti81. Ali, uprkos 

80  Damnjanović, M.: Ljudski svet i svemir, in: Fink, E.: Epilozi pesništvu, 
BIGZ, Beograd 1979, S. 6.

81  O tome opširnije:Uzelac, M.: Art and Phenomenology in Edmund 
Husserl, Axiomathes, Nos. 1-2, Trento 1998, pp. 7-26, takođe i: Uzelac, 
M.: Arte e Phenomenologia in Huserl, in: Annali (5), Instituto Antonio 

523



tome, bilo bi krajnje pogrešno očekivati od Finka neki 
hladan, "sistemski" interes za umetnost, kakav srećemo 
kod Nikolaja Hartmana, ili "društveno angažovan", kakav 
nalazimo kod Teodora Adorna. 

Fink je filozof sasvim drugog kova, sa sasvim 
drugačijim pogledima kako na filozofiju, tako i na svu 
moguću umetničku problematiku. Njegovo bavljenje 
filozofijom i njegovo interesovanje za umetnost ne mogu 
se jednoznačno izvesti iz njegovih dela. Da, voleo je pozne 
Rembrantove autoportrete, ali, ko ih ne bi voleo? Da, 
nalazio je u njima bitne odsjaje svoje filozofije, ali ko ih 
ne bi video u Finkovim delima?

Smatram da je tradicionalna estetika Eugenu 
Finku bila po samoj svojoj prirodi beskrajno strana; isto 
tako, smatram da je on, imajući duboki uvid u pravi 
smisao pojmova kojima su operisali Platon i Aristotel, 
veoma jasno video deficijentnost kako osnovnih 
estetičkih kategorija, tako i njihovu nedovoljnost da se 
dospe do prirode umetničkog. 

Ovde sam dužan nešto da kažem i u odbranu 
samog naslova ovog mog skromnog priloga današnjoj 
raspravi o epohalnom značaju koji ima Finkovo misaono 
delo za savremenu filozofiju. Taj naslov mnogima se 
može učiniti čudnim. Ali, ako je svima jasno da ja u 
njemu koristim pojam fenomenologija na jedan stari 
način, na onaj blizak Hegelu, smatram da većini prisutnih 
ovde nije jasno šta ja mislim pod postklasičnom 
estetikom.

Banfi, Reggio Emilia/ Firenze 1998, pp. 17-45.

524



Moram biti jasan: pojmom klasična estetika želim 
da obuhvatim kako svu teoriju tradicionalne umetnosti, 
tako i teoriju umetnosti epohe moderne i postmoderne. 
Nakon što se slegla prašina i buka oko tzv. postmoderne, 
nakon što se videlo da je po sredi samo jedan pokušaj 
dovršenja moderne drugim sredstvima, nakon što se do 
kraja prozrela sva jalovost i dvoličnost postmoderne 
oličena u pokušaju da se niveliraju sve vrednosti, ali i da 
se izbegne svaka odgovornost – došlo je vreme da se 
iznova postavi pitanje iskonskog smisla umetnosti danas. 
To je neminovno.

Upravo zato, najpreče pitanje koje je pred nama u 
vreme posle kraja i moderne i postmoderne, jeste pitanje 
umetnosti kao umetnosti koja se manifestuje u posve 
novom obliku. Jasno je da odgovor ne treba tražiti 
oslanjajući se na strategije koje odišu zastarelim 
tehnološkim rešenjima. Vreme muzike je prošlo; ako 
muzika postoji, postoji ili kao eksperimentisanje sa 
zvukom, ili kao primenjena muzika – muzikoterapija. 
Vreme slikarstva i grafike je prošlo; ostali su dizajn i 
utilitarna grafika. Vreme velike poezije je prošlo još onog 
časa kad je industrija masovne smrti počela kao 
nuzproizvod da stvara tišinu s one strane svakog 
metafizičkog iskustva.  

I o tome, budući da sam objavio mnogo knjiga 
pesama mogu reći nešto iz svog ličnog iskustva: takva 
tišina - o kojoj je sanjala da govori poezija, a odiše 
Celanovom Todesfuge -  najbolje se može čuti na sat-dva 
pre bombardovanja, u času kad utihnu ptice, kad sve se 

525



životinje skupe u sebe i zaneme. To je tišina sa onoga 
sveta u kojem niko više ni samog sebe ne čuje; to glas je 
Boga što sam sa sobom razgovara a čuje se samo tišina 
onih beskrajno praznih prostora kojih se užasavao Blez 
Paskal, konačno, to je tišina u kojoj se bit daljine82 
neposredno vidi kao znanje bivstvovanja. Jer, taj svet 
tišine je, setimo li se reći Finka iz Heraklit-Seminara, 
"zemlja iza Aherona, ničija zemlja"83.

U toj ničijoj zemlji nema senki, kao što ih nema ni 
u Hadu. U vreme poslednjeg bombardovanja Novog Sada, 
u vreme kad je ponoć već uveliko bila prošla, dok smo se 
moja žena Tamara Aleksandrovna i ja vraćali kući iz 
posete prijateljima, fosforne bombe su, padajući, osvetlile 
grad i nastala je takva svetlost kakvu vredi doživeti. 
Svetlost bez senki. Sada sam uveren da je upravo tako 
tamo, u drugome svetu, tamo iza Aherona. Tamo može 
postojati samo svetlost bez senki i tama. Senke, ako ih 
ima, one su izdaja onostranog smisla, one su potvrda 
života i nade, jer senke ne mogu imati senke. 

Usred te nove, onostrane svetlosti, shvatio sam 
kako mora postojati jedna viša, još neistražena veza 
logos-a i aisthesis-a, ono jedno samo, za koje ; shvatio 
sam da postoje doživljaji kakve nikakva logika ne može da 
pomuti, doživljaji jasniji od svake jasnosti, doživljaji koji 
su u temelju jedne više, istinske umetnosti koja, 

82  Fink, E.: Welt und Endlichkeit, Königshausen & Neumann, Würzburg 
1990, S. 183.

83  Heidegger, M. / Fink, E.: Heraklit. Seminar Wintersemester 
1966/1967, V. Klostermann, Frankfurt/M. 1970, S. 244.

526



prebivajući u svojoj mogućnosti, vapi za sopstvenim 
otelotvorenjem.

Međutim, to ne znači da umetnost, onakva kakvu 
je znamo, više ne postoji; ne bi bilo dobro reći da takve 
umetnosti više neče biti, Naprotiv, biće je, biće i teorije te 
iste umetnosti, biće i teoretičara, biće i plaćenika koji će 
podržavati takvu umetnost svejedno zvala se ona 
postmoderna, postpostmoderna, transavangardna ili ne 
znam kakva...

Postoji samo umetnost. Sve ostalo je bolest. Zato 
ovde želim da kažem i sledeće: nastaje danas jedna nova 
umetnost i njoj primerena teorija; ona nam se 
približavaju iz sadašnjosti koju pesnici vide kao vreme 
buduće84. Samo mi, potopljeni do grla u svakodnevlje, u 
teorijsku problematiku Lebenswelt-a - novu umetnost i 
novu estetiku ne primećujemo. Pitanja nove umetnosti - 
posle moderne i postmoderne umetnosti - otvara 
postklasična estetika85. Njen predmet je svet u svim 
njegovim manifestnim oblicima, svet koji nastoji da u 
svojim spisima tematizuje Eugen Fink, istinski predmet 
umetnosti, najdublja tajna86 umetničkog dela, ono što je 
od sveta jedino još preostalo.

84  Eliot, T.S.: Četiri kvarteta.
85  O pojmu postklasična estetika videti opširnije: Uzelac, M.: 

Postklasična estetika, Viša škola za obrazovanje vaspitača u Vršcu, 
Vršac 2004.

86  Videti spis kojima je u velikoj meri inspirisana Hartmanova koncepcija 
strukture umetničkog dela: Ильин И.А. Основы художества. О 
совершенном в искусстве. -  См. в: Ильин И.А. Собрание 
сочинений: В 10 т. Т. 6: Кн. 1. – М.: Русская книга, 1996.

527



Ako je znanje sveta postalo krhko, to je ponajpre 
stoga što su se same stvari povukle u sebe i što su nauke o 
njima došle do svoga kraja. U času kad znamo da su 
fundamentalne nauke definitivno pokleknule pred 
teorijom o super strunama, pozivanjem na koju /teoriju/ 
je, moguće razumeti svu lepotu, eleganciju i smisao 
svemira, kao i da su sve teorije o prirodi i meri kosmosa 
trajno nedokazive, ne možemo se ne složiti s činjenicom 
da je svaki govor o kosmosu - pesnički govor u slikama i 
da je svaka kosmologija zapravo - estetika. 

Reč je, razume se o estetici posebne vrste, o estetici 
koja nastaje posle klasične estetike, omeđene slikama 
sveta Isaka Njutna i Alberta Ajnštajna; naš 
indeterministički svet disipativnih struktura – posve je 
novi, drugačiji svet, naš svet je svet Ilje Prigožina, 
Andreja Lindea i Edvarda Vitena (Edward Witten). Za taj 
svet još uvek ne postoje ni reči ni pojmovi. Kada je u 
seminaru o Heraklitu, koji je vodio s Eugenom Finkom, 
Martin Heidegger rekao da "pojmove svakog dana 
moramo misliti iznova"87, on je još uvek verovao da 
postoje stvari i da postoje pojmovi koji se na njih odnose. 
Mi više u to nismo sigurni. Danas se susrećemo s nečim 
do te mere novim i nepoznatim, da za to nemamo ni 
pojmove, ni pesničke slike. Verujem da nam, makar na 
samo posredan način, može pomoći iskustvo filozofskog 
mišljenja kakvo je imao Eugen Fink. 

87  Heidegger, M. / Fink, E.: Heraklit. Seminar Wintersemester 
1966/1967, V. Klostermann, Frankfurt/M. 1970, S. 126.

528



Ako je tumačenjе sveta i čoveka koje se oslanja na 
igru temeljnih fenomena, velikim delom oslonjeno na 
mišljenje prvih grčkih mislilaca koji su kosmos mislili u 
slikama a ne u pojmovima, budući da se physis 
tematizuje kao operativni pojam tek kod Aristotela88, mi 
se danas nalazimo u situaciji da svet mislimo nečim što 
ne prebiva ni u svetu slika niti u pojmu. Upravo zato, sve 
više se pokazuju nedovoljnimm kako klasična estetika, 
tako i klasična filozofija. 

Ovde u Frajburgu želim da vas podsetim na rad 
vašeg sugrađanina Heniga Fosa koji je još 2000. godine 
ustvrdio kako postoji teorijska mogućnost 
"predupređujuće sinhronizacije". Fos je postavio hipotezu 
po kojoj dublirajući sistem može da predupredi promene 
prvobitnog sistema, a dokazalo bi se to time što se 
svetlosni signal prima trenutak ranije no što je poslat89, 
što je bilo eksperimentalno dokazano godinu dana kasnije 

88  Ako je za Platona kosmos bio živ, uman, identičan s bogom koji nije 
bio ni duša ni um ni jedno, za Aristotela nije postojala nikakva 
kosmičnost jer je on kao jedini fakt postojanja uma priznavao physis; 
drugim rečima: za razliku od platonovskog tvarnog kosmosa kod 
Aristotela srećemo ne-tvarni physis; za razliku od Platonovog kosmosa 
koji nije sve-vremen jer nastaje sa vremenom, Aristotelov physis je 
nestvoren, večan, ali ne večan stoga štu su mu večni počela i eidosi već 
stoga što je čulno večan. Gubeći svoju živopisnost kosmos kod 
Aristotela postaje physis i tako dobija svoju božansku samodovoljnost 
kao prvi pokretač.

89  O tome opširnije u mom tekstu: Umetnost na tlu sinergetičkog haosa. 
Uvod u konstruktivni postmodernizam, in: Uzelac, M.: Postklasična 
estetika, Viša škola za obrazovanje vaspitača u Vršcu, Vršac 2004, S. 
83-84.

529



u Velsu. Drugim rečima: vreme predupređuje vreme. I 
kuda sad s Ajnštajnom, šta sa Heideggerom filozofijom 
vremena?

Mišljenje sveta, kakvo nalazimo kod Eugena Finka, 
ima upravo to svojstvo da može postojati kao estetička 
teorija i umetničko delo – istovremeno. Smatram da u 
tome treba videti i odgovor na pitanja koja su postavljana 
tokom ovog izlaganja: ako kod Eugena Finka nema 
"estetičkih" tekstova, to je stoga što je sva njegova 
filozofija jedna grandiozna estetička teorija, koja, nalazeći 
se s one strane kako klasične nauke, tako i filozofije u 
tradicionalnom smislu, nije ništa drugo do pokušaj da se 
izgradi živo umetničko delo kakav je kosmos pre 
stvaranja sveta.

Isto tako, ako je veliki ruski fizičar Andrej Linde 
video kosmos kao penušavi šampanjac u kom je naša, 
nama dostupna vasiona samo jedan od mehurova, i ako 
to kiptanje vina jeste u saglasju s onom harmonijоm koju 
opisuje najveći muzičar svih vremena Johanes Kepler u 
svom besmrtnom delu Harmonica mundi (1518), onda 
danas - dok oblaci pritiskaju okolne proplanke, dok sipi 
sitna, neprozirna kiša, a zemlja je vlažna, pokrivena 
uvelim lišćem koje svedokuje o letu ali i navešćuje 
mrazeve i zimu - neka nas mudrost ne napusti, jer, 
"odasvud je jednak silazak u Had" (Anaksagora, A 1, 11).

Novi Sad,
decembar 2005.

530



h. Može li estetika danas biti sa-vremena?

Situacija u kojojoj se estetika danas nalazi izaziva 
mnoštvo nedounica već i zbog toga što se sve glasnije 
ističe kako njen glavni predmet – umetnost – izaziva očaj. 
Iako se tu misli pre svega na savremenu umetnost, taj 
očaj zahvata i većinu onih koji se obraćaju i umetnosti 
kao takvoj; pre svega, imaju se u vidu oni koji za susret sa 
novim umetničkim delima nisu pripremljeni, već i dalje 
imaju tradicionalni pristup vladajući od pre više decenija, 
a koji je i dalje u mnogim slučajevima dominirajući i va-
žeći, zasnovan na tradicionalnim shvatanjima što su se 
oblikovala na primerima ranije poznate im umetnosti; sve 
što se danas dešava zahteva, bolje bi bilo reći, pretpostav-
lja, nov, bitno drugačiji odnos ka onom što je navodno 
novo. 

Ranija umetnost podrazumevala je raniji svet vre-
dnosti i na izvestan način odražavala pogled na svet kakav 
je vladao u vreme kad su umetnička dela, o kojima tada 
beše reč, nastajala. Nije stoga slučajno što muzika baroka 
pripada feudalnom dobu, kao što je antička umetnost 
odraz robovlasničke epohe i ondašnjih vladajućih vred-
nosti. Kada je reč o novom dobu, teško je odrediti o čemu 
nam zapravo govori nova muzika koju najvećim delom ne 
razumemo. Nova muzika nije izraz ni kapitalističkih ni 
socijalističkih vrednosti. Reč je pre o muzici koja je iskliz-
nula iz zgloba vremena.

Moderna muzika u najvećoj meri sada je prepuš-
tena sebi i obraća se samoj sebi. Ona se pretvorila u eks-

531



perimentisanje sa zvukom i malobrojni njeni slušaoci nju 
više i ne interesuju; ona ne odražava duh vremena ne 
stoga što bi navodno imala u sebi neku društvenu 
dimenziju. O tome se uopšte ne radi. Ona nema duhovnu 
dimenziju koja je bila određujuća u muzici ranije epohe.

 U kojoj je meri tu reč i dalje o umetnosti i muzič-
kim umetničkim delima, i dalje je otvoreno pitanje, prem-
da, i dalje, zasad imamo samo jedan odgovor, a to je onaj 
koji nalazimo kod Teodora Adorna.

Moderna umetnost u velikoj meri gubi onu estet-
sku dimenziju (ne estetičku) i u nekim svojim oblastima 
vraća se merilima i principima predrenesansnog doba. 
Posve je razumljivo što sa gubitkom dimenzije koja je 
podrazumeva uživanje u delima, a što se moglo pratiti u 
muzici od Palestrine pa do Čajkovskog, muzika ima sve 
manje svojih poklonika među onima koji su smisao  mu-
zike nalazili u njenom slušanju i uživanju, a sve više među 
onim malobrojnima koji su navikli da njom računaju. 
Harmoniju postepeno potiskuje harmonika, i to na način 
koji je odlikovao muziku antike i srednjeg veka.

Premda je i u ranijim vremenima bilo pokušaja da 
se tumači fenomen umetnosti, estetika (u obliku u kak-
vom je danas imamo), nastala je, kao filozofska discipli-
na, tek sredinom XVIII stoleća, u doba rehabilitacije čul-
nosti kao posebnog od logike nezavisnog organa saznanja 
i uzdigla se u ravan u kojoj se, kao način saznanja, našla 
zajedno s logikom kojoj dotad beše potčinjena, a u času 
kad je čulnost priznata kao poseban vid saznanja, no, 
takvo stanje stvari bilo je relativno kratkotrajno. Već na-

532



kon samo dva stoleća počelo se govoriti o „smrti estet-
skog“ (D. Grlić) i ona je tražena već u teorijskim stavo-
vima Hegela i njegovih sledbanika. Biće da je tu došlo do 
manjeg nesporazuma; jedan od mojih pokojnih profesora 
estetike je verovatno imao u vidu Hegelov stav o kraju 
umetnosti s početka njegovih predavanja držanih u 
Berlinu početkom XIX stoleća, rekavši kako umetnost po 
svom najvišem određenju pripada prošlosti, stav o kome 
je Martin Hajdeger nakon više od sto godina posle Hegela 
pisao da definitivni sud o istom još nije donet. 

Bilo kako bilo, da li je tako ili ne, nije ni važno. 
Bitno je samo to da je pitanje estetskog i samo došlo pod 
znak pitanja. Od umetničkih dela se više ne zahteva da 
svojim estetskim svojstvima deluju na slušaoce ili gleda-
oce, no sve više traži se od umetnosti da nam nešto bitno 
govori o svetu u kojem nastaje. 

Posve je očigledno da su umetnička dela postala  u 
naše vreme nešto drugo, nešto što se stvara s posve dru-
gačijim namerama: ne za one koji bi uživali u delima 
umetnosti, već za one koji hoće da misle bit i sam feno-
men umetnosti, za one kojima nisu čudni ni sami posma-
trači, ni sami stvaraoci, ali ni oni kojima su jedni i drugi 
predmet čuđenja i interesovanja, već za neke „četvrte“ – 
za one kojima je zagonetna sama priroda i bit umetničkog 
dela u svetu umetnosti koji je nedvosmisleno jedan od te-
meljnih fenomena opstanka savremenih ljudi. 

Možemo stoga bez dvoumljenja tvrditi da umet-
nost u ovo naše vreme ima čisto teorijski karakter i da 
ponajviše stoga i jeste izvor niza nesporazuma do kojih 

533



dolazi kad se o njoj navodno nešto bitno hoće reći, nešto 
novo a što ne bi bilo već od ranije poznato, jedino sada, 
izraženo drugim sredstvima.

U isto vreme, estetika je i dalje teorija umetnosti, 
ili kako se još određuje, filozofija umetnosti, mišljenje 
biti umetničkog i načina na koji se umetnička dela pojav-
ljuju, tvoreći pritom, u realnom svetu, jedan poseban 
svet90 u kojem se nalaze i dela umetnosti ranijih epoha ali 
i ova nova, što im se pridružuju nastajući na njihovom 
tragu, ma koliko sama imala specifičan i diskutabilan 
status. Koji je u tom slučaju status estetike? Kakav je njen 
integritet? Može li ona autoritetno prosuđivati odnose 
među umetničkim delima donošeći legitimne sudove koji 
će biti ako ne bezpogovorno prihvaćeni, onda s opštim 
pozitivnim rasuđivanjem prihvatana? 

Pitanje koje je ovde i dalje otvoreno, a sa kojim se 
mišljenje umetnosti u današnje vreme više no ranije 
tematizuje, pitanje u čijem znaku živi sva savremena 
umetnička praksa, sadržano je u tome u kojoj meri 
estetika danas može biti aktuelna, koliko njena nastojanja 
imaju još uvek značaj i samoodređujući smisao, koliko je 
ona još uvek sa-vremena s dobom u kojem se nalazi, a 
koje joj nije ni najmanje naklonjeno, odnosno: koliko 
moderna estetika (koje pretenduje na savremenost) može 
da prati razvoj prakse moderne umetnosti?

Ako se ima u vidu da i mnoge ranije epohe nisu 
bile naklonjene umetnosti i umetnicima i da ih nije odli-
kovala dobronamernost, zašto bi kritika i mišljenje 

90 Ovde se pojam svet koristi u uobičajenom značenju te reči.

534



umetnosti danas bili u nekom boljem položaju. Odnos 
među njima bio je krajnje različit i kretao se od onih 
vremena kad je među umetnicima i publikom vladalo  
razumevanje i saglasje, do onih koja su izražavala oštru 
odbojnost i krajnje negativan odnos spram svega što nije 
imalo utilitarni karakter i donosilo neku neposrednu 
korist. 

Bilo je po umetnike i ranije teških vremena, no 
bilo je i tada umetnika koji nisu se predavali malodušju 
niti bili spremni da bespomoćno prihvataju poraz kao dar 
sudbine nastavljajući da žive s one strane zahteva koje je 
postavljala savremenost. 

Oni umetnici za koje najviše znamo i koji su deo 
žive istorije, imali su u sebi visok osećaj pozvanosti i zna-
čaja misije koju u društvu obavljaju, kao i prema samima 
sebi, svesni da svojim delima bogate svet umetnosti i uč-
vršćuju njegov značaj u životu ljudske zajednice. Bili su 
čvrsta odbrana onog najvišeg i zato ako su i loše điveli, 
behu zid koji je branio ljude od spoljašnjih nevolja.

Danas, posebno, estetika se, kao i filozofija, nalazi 
na društvenoj periferiji, potisnuta prizemnom sub-kultu-
rom i jevtinim političkim mahinacijama čiji je krajnji, 
često lukavo prikriveni cilj - manipulisanje ljudima i nji-
hovim slobodnim vremenom, jer ljudi ni u jednoj ranijoj 
epohi nisu bili toliko surovo, mada vešto prikriveno, izlo-
ženi pokoravanju kao u ovo današnje doba.

Ako je pitanje čovekove slobode, pitanje koje svoju 
aktuelnost ima u svim vremenima, kao i pitanje danas 
nastajućeg čovekovog slobodnog vremena nastalog oslo-

535



bađanjem od manualnog rada i već u postindustrijsko 
doba postalo je pitanje nad pitanjima, da bi u ovo pos-
lednje vreme, s pojavom sve veće primene veštačke inte-
ligencije, pogled na svet novih generacija počeo na odlu-
čujući način da se sužava i otvara nove mogućnosti praksi 
porobljavanja ljudskog duha putem ukalupljivanja u to-
kove čiji regresivni karakter preti da poništi sve strategije 
razumevanja sveta koje su i ljudima osrednjeg intelektu-
alnog domašaja bile pristupačne već pre nekoliko stoleća. 

Svođenje svih razlika na put ka identičnom krije 
opasnost da većina ljudi prestane samostalno da misli, da 
mišljenje počinje da shvata kao nepotreban napor, a izlaz 
iz svake problematične situacije nalazi u preuzimanju već 
ranije formulisanih sistemskih rešenja. Ljudi se prepuš-
taju lažnoj nametnutoj im dokolici koju vide kao razono-
du i odmor, prihvatajući sve ono što ne zahteva misaoni 
napor, nesvesno se pretvarajući u amorfnu masu lišenu 
onih svojstava koja je već Aristotel isticao kao specifično 
ljudske.

Ljudi su za relativno kratko vreme definitivno os-
tali bez slobode i mogućnosti da istinski i na pravi način 
vladaju svojim slobodnim vremenom koje se više ne vidi 
kao oaza sopstvene slobode. Oni nemaju slobodu, nemaju 
svoje slobodno vreme niti znaju šta je to.

Na uvećanje viška slobodnog vremena nedvosmis-
leno je ukazano već sredinom prošlog stoleća u mnogo-
brojnim sociološkim studijama, i već tada javilo se alar-
mantno pitanje: šta činiti u narastajućem slobodnom 
vremenu. Nije nimalo slučajno što su se odgovori počeli 

536



tražiti u krajnje nepovoljnim strategijama po stanovniš-
tvo u celini. U nekim zemljama latinske Amerike rešenje 
je nađeno vezivanjem stanovništva za televizor i tako su 
nastali filmovi s trivijalnim zapletima u beskrajno mnogo 
nastavaka koji su satima, iz dana u dan, iz nedelje u nede-
lju vezivali ljude za male ekranje ciljano im oduzimajući i 
trošeći slobodno vreme. Danas se u tu svrhu koriste razne 
zabavne emisije (s dužim trajanjem)  čija tema su ogolje-
na ljudska privatnost ili takmičenja pevača ali ne profe-
sionalaca već amatera (u kojima bi svako mogao sebe da 
prepozna), ili raznih kvizova, takmičenja u prividnom 
znanju nebitnih činjenica, čak i kvazi televizijske emizije s 
prividno interesantnim političkim temama, a sve to s 
jedinom namerom da se blokira ljudima slobodno od 
rada vreme kako ga ne bi koristili u destruktivne svrhe, ili 
za razmišljanje o smislu i prirodi političkog sistema u ko-
jem žive. 

Jer, to da umetnost može imati destruktivni karak-
ter, dobro je poznato iz istorija mnogih socijalnih revolu-
cija. Nije nimalo slučajno što vlasti podržavaju samo ide-
ološki neutralnu umetnost (ili u filozofiji istraživanja u 
anapitičkoj filozofiji, koja imaju politički neutralni 
karakter) namerno nastojeći da ako je u umetnosti reč, 
otupe joj svaku moguću unutrašnju kritičku dimenziju. 
Na taj način biva i estetika kao teorija umetnosti lakše 
kontrolisana (budući da jojo se smaljuje prostor kreta-
nja), a dobro je poznato kuda može voditi filozofija koja 
hoće da menja svet. 

No, vratimo se samoj stvari, pitanju umetnosti 

537



koja današnjost u najvećoj meri nastoji odrediti i even-
tualno sačuvati na duhovnom planu. Koliko je to uopšte 
moguće, posebno ako se ima u vidu već pomenuto stanje 
u koje je jednim delom umetnost samu sebe dovela? U 
savremenom društvu sve je manje ljudi sposobnih da 
samostalno misle, onih kojima je to na neki način 
dopušteno da delovanjem budu i savest društva, a sve 
više onih koji čine bezobličnu masu kojom se lako može 
mamanipulisati i koja je idealna za potčinjavanje 
veštačkom inteligencijom preko masovnih medija a koja 
ima ogromnu moć sugerisanja i oblikovanja mišljenja 
čemu se obični ljudi ne mogu odupreti. Nekad su vlast 
dobijali oni koji su brojali glasačke listiće, danas je 
dobijaju oni koji pripremaju izbore. Politički izbori nikad 
nisu izraz slobodne volje već posledica manipulacije i 
tehničke obrade stanovništva unapred pripremljenim 
činjenicama koje vode vlastima odgovarajućim zaključ-
cima. Svet se izmenio; količina slobode se smanjila u toj 
meri u kojoj se njena zloupotreba povećala. U tom slučaju 
primena veštačke inteligencije je od epohalnog značaja i 
znak novog vremena; ko njom upravlja taj upravlja 
ljudima i javnim mnjenjem.

Pre samo pola stoleća govorili su: nije dovoljno da 
je neka pesma dobra, mora neko da kaže da je ta pesma 
dobra. To pravilo i dalje važi. Ranije jestanje stvari 
određivala književna kritika, danas anonimusi koji 
vladaju masovnim medijima: dobro može biti loše, a loše 
dobro. Među dobrim i lošim više u svetu nema razlike. A 
mišljenje onih koji tu razliku mogu videti i obrazložiti je 

538



skrajnuto kao i oni koji bi ga mogli izložiti. Zato umni 
ljudi čute i gladaju svoja posla, a svetom umetnosti 
vladaju bezdarna, neobrazovana bića koja nijednu knjigu 
nisu pročitala do kraja, niti posetila neku značajnu 
likovnu izložbu, ali zato mogu biti književni i likovni 
kritičari čijim poluumnim stavovima (jer ih je u internetu 
najviše) vešto manipuliše smišljeno programirana 
veštačka niteligencija.

Ne svojom voljom i ne svesnim izborom, ljudi su 
postali bezoblična kontrolisana masa, utopljena u infor-
macioni šum sa smišljeno definisanim činjenicama, a koji 
ne poznaje granice mogućih manipulacija, i koji im 
maksimalo određuje zajedničke poglede na svet ne dozvo-
ljavajući da u taj njima zasnovan prostor bilo šta dospe 
suprotno namerama ugrađenim u svet koji je determini-
san okvirima destruktivne savremene „kulturne“ politike 
koja vodi raslojavanju a ne monolitnosti društvene zajed-
nice i koja bi imala za cilj da ne bude porobljena i razore-
na u budućem svetu, osuđena na nestanak. U tom smislu 
ljudi zapravo i ne postoje, postoje samo njihove postepe-
no izbleđujuće senke; oni su nebitni, u najboljem slučaju 
statistički pokazatelji, a u suštini razložni promašaji.

Estetika se danas ne nalazi u delikatnom položaju 
ne samo zbog svojih unutrašnjih problema kakve je 
oduvek imala i koji nisu ni u kom slučaju mali (no koje je 
obično uspešno i rešavala), već ponajpre stoga što ne 
stižući ni njima da se pozabavi, budući da je gurnuta u 
prikrajak iz kojeg ne može izaći niti može da se brani 
pritisnuta talasom neznanja i banauzijskog mentaliteta 

539



spremnog u svakom času da ospori i sputa svaki pokušaj 
razložnog razgovora o onom što je jedini i najpreči pred-
met njenog bavljenja, a to je umetnost. 

Zato, sve je očiglednije spoljašnje nastojanje da se 
estetička istraživanja usmere što dalje od angažmanom 
„inficirane“ umetnosti i vidna je ugroženost estetike (kao 
i umetnosti) i to od onih koji hoće njom ovladati u neu-
meničke i nefilozofske svrhe. Dobro je ono što je ideološki 
neutralno, i to je višedecenijsko pravilo. Moguće je sve, 
samo ne funkcionisanje državnog sistema a to podrazu-
meva i neutralnost samih umetničkih dela.

Da nevolja bude veća ugroženost dolazi i od dela 
samih umetnika i teoretičara; dovoljno je pomenuti niz 
društvenih asocijacija i navodnih udruženja koja sad 
okupljaju bezdarne umetnike, pretvorene u umetničke 
kritičare okupljene u raznim kvazi-kritičarskim i navodno 
„teoretičarski“ nastrojenim grupama s ciljem da ospore 
sve neistomišljenike i podrže samo svoje pristalice.

Da nesreća bude još veća, u jednako nezavidnoj 
situaciji našao se i jedan od osnovnih predmeta istraži-
vanja savremene estetike – savremena umetnost u celini. 
Osnovno pitanje koje dela nove umetnosti otvaraju sadr-
žano je ne samo u tome (u kojoj meri su to uopšte 
umetnička dela) nego u tome, ukoliko uopšte jesu, koliko 
su ona sama uopšte sa-vremena, koliko i u kojoj meri 
pripadaju ovom, u svakom smislu prelomnom vremenu, 
u kojoj meri su za njega od odsudnog značaja, imaju li 
uopšte u sebi ikakvu vrednosnu dimenziju koja bi ih 
mogla održati u vremenu.

540



Ne možemo izbeći utisku da se krećemo u krugu u 
čijem središtu jeste vreme. Odrediti šta je vreme, a takvo 
pitanje postavio je davno već Aurelije Avgustin (quod est 
ergo tempus), u naše doba, kad smo toliko odgovora do-
bili u nasleđe, postalo je nemoguća misija i niko više ne 
govori o ovremenu, posebno ne o vremenu ugrađenom u 
umetničko delo, ili o vremenu kojem ono po svojoj 
prirodi pripada, jer, odlika umetničkog dela je u tome da 
mora pripadati određenom vremenu koje nastoji da 
objasni i da ga u sebi na njemu svojstven način fiksira. 
Svako delo je delo vremena i svako delo je njegov posebni 
izraz. U tome je razlog njegovog razumevanja ili ne-
razumevanja. Transgredijentnost umetničkog dela je 
najveći problem koji pred njim stoji i nije nimalo slučajno 
što odatle potiče i pitanje koje se ranije određivalo kao 
tajna umetnosti, pitanje toliko aktuelno sedamdesetih 
godina (Focht, Zurovac).

Više je no evidentno da su se i estetika i umetnost 
našli u jednako nezavidnoj situaciji. Postoje shvatanja da 
su obe došle da svoga kraja. Čini mi se da su takva shvata-
nja previše pesimistična i da sve mogućnosti u oba slučaja 
nisu ni iscrpljene niti do kraja domišljene. Izgleda da se o 
nekim pitanjima ili prerano, ili olako donose zaključci 
koje potom samo vreme u većini slučajeva opovrgava. 
Kako god posmatrali stvari, može se poći od dva eviden-
tna principa: umetnost jeste i estetika jeste. Odatle se, 
izgleda nikud dalje ne može. Svi odgovori, sva tumačenja 
koja za tim iskazima slede, ostaju na nižem nivou od 
postavljenih principa na kojima umetnost i estetika (kao 

541



njena teorija, odnosno filozofija) počivaju. 
Kako tome pristupiti u času prelaženja u drugi svet 

gde se javljaju druga pravila i drugi sistemi vrednosti, 
pitanje je koje nema odgovora, verovatno stoga što je 
prerano postavljeno. Smatram da je u ovom času naš 
zadatak da govorimo o onom što jeste i da se trudimo da 
to razumemo nalazeći se na granici dva sveta. Jeste nes-
porno da je naše razumevanje u velikoj meri ugroženo, 
usled niza faktora koje smo već pomenuli i u više navrata, 
na različite načine potvrdili. A to nije slučajno, jer je naše 
vreme i vreme različitih interpretacija istog koje i samo 
ne ostaje sve vreme isto i jednako samome sebi. 

No naše nije da na tome što smatramo da treba da 
činimo ne ustrajavamo. Neko će reći da to o čemu ovde 
govorimo nije bitno. To može biti i tako, i zastupnici tak-
vog shvatanja u mnogom su u pravu, ali, u tom slučaju, 
ništa i nije bitno. Tada se sve pretvara u prazno trajanje i 
ljudi su pomireni s ne-mišljenjem kao osnovnim princi-
pom opstajanja.

Živimo u vremenu u kojem nebo nema miljenike. 
Jednake su i sublunarna i podlunarna sfera. Teško se raz-
likuju heruvimi i serafimi. Ljudi su prepušteni sebi. Bez 
zaštite su, a i zlikovci bez kazne. Opšti relativizam u svim 
oblastima društvenog života sada je u situaciji da naplati 
rezultate svog pogubnog delovanja. Zakona može biti 
koliko god hoćeš, ali nema sudija.

Mnogi su smatrali da je satatus estetike, usled pro-
blema nastalih oko umetnosti ugrožen, što se može delom 
i prihvatiti kao tačno. Međutim, pokazalo se, više je no 

542



jednoznačno, da bi estetika kao mišljenje fenomena 
umetnosti, u vremenu budućem, kao i danas, mogla i 
dalje postojati i razvijati se, čak i u situaciji kad se umet-
nička dela ne bi više ni stvarala, jer bi, uprkos takve ra-
zorne situacije, za svoj predmet i dalje imala dela umet-
nosti, samo njihovo nastajanje, njihovu nedvoznačnu 
egzistentnost i njihovo trajanje u realnom vremenu, kao i 
van njega, što će reći da bi estetika i dalje imala za svoj 
predmet umetnost samu.  

S druge strane, neki su smatrali da je svet umet-
nosti ugrožen, te bi se ugroženost mogla protegnuti kako 
na umetnost, tako i na njenu teoriju, ali isto tako eventu-
alno i na druge oblasti čovekovog duhovnog života. Opas-
nost koja se danas nad ljude nadnela jeste reduktivnost 
svega što mu omogućuje život, redukovanje većine život-
nih potreba pa s njima i onih duhovnih koje su ranije či-
nili ono što se zvalo bogatstvom življenja u svetu, a među 
njima pored mnogih kulturnih aktivnosti beše i poznava-
nje i uživanje u delima umetnosti.

Pokazalo se da, bar zasad, svet umetnosti nije do 
kraja egzistencijalno ugrožen, jer, evidentno je da umet-
nička dela i dalje nastaju i proširuju prostor u kojem 
nastavljaju da obitavaju, mada je velikim delom i dalje 
nejasan način njihovog nastajanja i potonjeg postojanja 
samih umetničkih dela jer su pod stalnom ugroženošću 
da pređu u sferu upotrebnih predmeta, najčešće u oblast 
nepotrebnih stvari koje završavaju na deponijama gde se 
mešaju sa predmetima koji su otpad pripremljen za 
utilizaciju . 

543



Estetika i umetnost ne žive unutrašnju ugroženost. 
Njih ugrožava ono što im je spoljašnje i, da to bude para-
doksalno, ono što je po njihovu egzistentnost manje važ-
no: njih ugrožava njima nenakloni, spoljašnji svet koji sve 
manje ima razumevanja i za samoga sebe. 

Razumljivo je što u tom slučaju biva ugrožen 
njihov društveni status, ali samo stoga što krug razume-
vanja jeste zatvoren, premda ne mora biti osporen 
povicima o ukidanju umetnosti i njene teorije; pre će se 
dogoditi da može doći do ukidanja same opasnosti koja se 
nadnela nad njih, i to tako što će biti ukinut njihov 
spoljašnji svet. 

U tom slučaju, krajnje konačnom, apokaliptičnom, 
možda ničeg više neće ostati sem umetnosti i estetike u 
potenciji, za jedan drugi, bolji i razumniji svet od ovog za 
koji neki nastoje da posle njega ne bude ništa, ili, da posle 
njega ničeg više nema; preciznije rečeno: da posle njega 
bude samo ništa. A neće biti ni ničeg, jer ono ne može biti 
kao pusta praznina. 

Ne treba tako prerano završiti govor o biti umet-
nosti. Ona jeste fenomen našeg života, ali nije način na 
koji bi mi mogli opstati, premda ni mi nismo njene 
poslednje sudije, zadužene za donošenje konačne odluke. 
Uvek postoji više mogućih odgovora na pitanje stanja 
moderne umetnosti. 

Jedan je onaj koji je nalazimo u pismu iz sredine 
pedesetih godina koji je dao Pikaso i njim u prvi mah, na 
relativno paradoksalan način porazio svoje slepe sledbe-
nike. On je naime rekao da je veoma rano shvatio šta ljudi 

544



hoće i da im je potom ispunjavao želje, bivao šarlatanom i 
lepo se zabavljao. Oni koji bi hteli znati nešto o njegovim 
mogućnostima treba da pogledaju njegove rane radove, 
no s njima on ne bi dopro dalje od Engra i nikad ne bi 
domašio velikog el Greka ili Velaskeza. To je jednako 
dobro shvatio i poslednji veliki „renesansni“ majstor 
Salvador Dali i svojom ekstravagantnošću negovao svoju 
umetničku popularnost. I jedan i drugi znala su sve, 
mogli sve, ali ne i dalje od toga do čega su njihovi 
prethodnici stolećima ranije dospeli. Ostalo im je samo 
da se lepo zabavljaju i zamlaćuju poluobrazovanu publiku 
koja se u stvar umetnosti i nije mnogo razumela.

No, to vreme je prošlo. Prošlo je i vreme zasleplje-
no jevtinim umetničkim performansima. Sve je to defini-
tivno prošlo. Nikog ne može više zaslepiti nedarnost tzv. 
samoproglašenih umetnika sem onih koji se u to ne 
razumeju i klimanjem glave podržavaju promašenosti 
raznog roda. Vreme jevtine umetnosti je prošlo, kao i 
vreme polupismenih i poluobrazovanih umetnika i 
njihovih korumpiranih slavopevaca.  

Danas je sve ogoljeno. Postali su jasni svi umet-
nički metodski postupci, kao što je postala evidentna i sva 
neukost neobrazovanih umetnika. Ne ogleda se u tome ni 
simptom kraja umetnosti, ni znak kraja umetnosti, već 
samo slika vremena u kom se nalazimo, vremena pred 
kojim se nalazi izbor i nada da će se dobro promisliti 
kojim putem dalje poći iz današnje tačke koja jeste izraz 
stanja stvari, ako koja može voditi u bespovrat. 

Umetnost poznaje samo istinu koja se u njoj otelo-

545



tvoruje, a ona je izraz duha umetnosti, kojeg u delima 
ima, ako ga ima, jer i on „bira“ gde će se na svom putu u 
prostore noosfere zaustaviti. 

Šta u takvom slučaju preostaje mišljenju umet-
nosti koje oličava se u estetici? Sve je zapravo već rečeno: 
biti na putu istine, na putu kojim su hodile generacije 
naših prethodnika i u svim svojim postupcima čuvati se 
izliva gordosti, jer bićemo kažnjeni za sve sudove o umet-
nosti koji su daleko od onog što jeste.

A to što jeste, to jeste, koje je i dalje samo jedno o 
kojem govorahu Platon, Proklo i Despot, to je ono što 
jeste koje i dalje je iza svega što bi se moglo misliti, a što 
se iz naše ograničenosti ne može ni misliti ni razumeti.

Stoga, ako estetika ima neki smisao postojanja, on 
je već od samog početka uložen u mišljenje umetnosti i 
njenu umetničku praksu, u to da se razume priroda onog 
što odista jeste zapretana na lažnim putevima koji nikud 
ne vode, osim onog sporednog usmerenog proplanku pre-
punom istinske svetlosti.

546



Epilog

Još uvek postoji niz zastupnika ideje o progresu. 
Da li progresa danas uopšte ima, ako ga ima, u kojim 
oblastima se manifestuje i da li se o njemu može govoriti  
kad je reč o umetnosti koja nas ovde prvobitno zanima? 
Kada se sve opcije razmotre, dolazi se do sumornog 
zaključka: progresa o kakvom se govorilo s entuzijazmom 
u protekla dva stoleća nema u mnogim oblastima, a u 
umetnosti ga u istinskom smislu nema i nikad ga nije ni 
bilo. U svim epohama nastaju umetnička dela, ali, ne 
može se govoriti o tome da su potonja progresivnija od 
prethodnih. 

Svako vreme ima svoja dela, ona su u svom 
međusobnom odnosu no nisu samerljiva sa delima iz 
drugih vremena. To je nalik skoku u dalj: ljudi skaču iz 
mesta i svako skoči koliko doskoči. Istorijskog napretka 
tu nema i o njemu se ne može govoriti. Tehnika bacanja 
diska u naše vreme ista je kao i u antičko doba, a i 
rezultati se nisu mnogo promenili. Razlika je samo u 
tome što u staro vreme nisu se gledali rekordi, nego su se 
slavili konkretni pobednici na konkretnom takmičenju. 

Doduše, moglo bi se tvrditi da progres postoji u 
nekim drugim oblastima, u povećanju poljoprivrednih 
prinosa, u prirastu suncokreta, ali i potrebe su postale 
veće - svega i dalje jednako nema; u oblasti umetnosti, 
kad bi je bilo, situacija bi bila ista, samo malo gora: da 
progresa u stvaralaštvu umetničkih dela ima, tada bi se 
on odvijao samo u svom povratnom smeru.

547



Savremen čovekov život preplavljen je velikim 
dostignućima; mnoštvom praktičnih pronalazaka koji 
svakodnevni život čine udobnijim, lakšim i prijatnijim, ali 
to je samo jedna strana stvari. U tom smislu govori se o 
progresu koji se zbio u odnosu na ranije epohe. Izgubilo 
se mnoštvo teško rešivih problema, koji su otežavali 
življenje i sam život činili sumornijim, često nepodnoš-
ljivim. Da li su ljudi postali sretniji i veseliji, s posledica-
ma tehničkog napretka, na to je već teže dati pozitivan 
odgovor. 

Život je  jednako mračan i sumoran, ponekad na 
granici bezizlaza; promenili su se samo motivi, naraslo je 
ćutanje, prestalo je često ponavljanje uzroka nedaća; 
narastaju samo posledice. Neizvesnost sve je veća, a 
sigurnost u sopstvenu bezbednost sve manja; svevlada-
juća tišina glasnija je od svakog bunta i sveopšteg pro-
testa. Menja se život pojedinačnog čoveka, ali i društva u 
celini. To je evidentno i krajnje vidno; ne vide to samo oni 
koji to ne žele da vide. Govori se i dalje o grancijama 
prava čoveka, zaboravlja se, ili namerno previđa da su 
tradicionalne vrednosti baza i osnova na kojima počiva 
ljudska zajednica; no to je u sadašnjem času, kad ruši se 
stari svet a novi tek nastaje, samo potvrda tome da 
evropska civilizacija nema sopstveno jedinstvo, da svet se 
nepovratno raspada na delove za koje ne znamo kako će 
se u vremenu budućem na neki drugi način sklopiti, u 
svakom slučaju biće to neki nov, drugačiji, nama svakako 
nepoznat način.

Svet imginacije nije se izmenio, samo su se pro-

548



menili podsticaji koji su ga oblikovali. Čovek je jedino 
biće koje ne živi samo u realnom svetu već i u svetovima 
koje sam stvara. Imaginarni svet je njegov svet u koji beži 
iz realnosti i u kojem traži svoj pravi način opstajanja da 
bi ga potom preveo u realni svet gde će biti podržan od 
više realnosti kojoj stremi kako bi ispunio svoj najviši 
smisao radi kojeg je i pozvan u svet da u njemu učestvuje 
delujući na dobro sebi i svih koji ga okružuju.

Čovek je i dalje, kao i sve vreme do sada, ostao 
nezadovoljno biće; u tom smislu progresa nema, niti ga je 
dosad bilo. Jedne želje smenjene su drugima i tehnički 
napredak praćen primenom mnoštva olakšavajućih po 
život sredstava nije omogućio drugi kvalitet življenja. 
Ljudi se sami nisu promenili. Njihova priroda ostala je 
ista i sukob poznatih im pojava koji je određivao proti-
canje vremena jednako traje u današnje vreme kao i u 
najstarija vremena; ljudi jednako nastavljaju da se suko-
bljavaju, da učestvuju u igrama, ukoliko im to još dozvo-
ljava slobodno vreme, vole se ili mrze na isti način kao i u 
prastara vremena, rade, mada na izmenjen način, i sve 
vreme nastavljaju da žive u senci smrti. 

Temeljne aktivnosti ostale su iste, samo su pred-
metno postale različite, pa ljudi, nesvesno se zavaravaju 
kako žive u novom, boljem vremenu no njihovi preci, ne 
shvatajući da to novo vreme jeste interesantnije, ali 
jednako mučno i tegobno.

U nekim od oblasti življenja kao što je rad, ili rat 
došlo je do suštinskih promena ali ishodi i njihovi 
prvobitni motivi nisu se promenili. Ratovi su danas 

549



regionalni ali odnose veliki broj žrtava kao i u stara 
vremena; isto tako rad jeste izmenjen, ali nije ni nestao 
niti je olakšan, ostavši nezaobilazni pratilac ljudskog 
života. Broj igara se povećao, a pritom se smanjio samo 
broj neposrednih učesnika, a povećao broj pasivnih 
učesnika, poslatrača.

Ako je došlo u nečemu do velike promene, onda je 
to u oblasti obaveštavanja i informisanja čemu su dopri-
neli novi mediji pretvarajući sve ljude u učesnike doga-
đaja koji ih se u ranijim vremenima nisu doticali. U tom 
smislu, čovekov život postao je burniji, bogatiji znanjima 
kakva ranije do njih nisu dopirala niti ih se doticala, a da 
im danas po svojoj prirodi ništa ne znače, kao što im ni 
ranije nisu značila – samo su im u većem smislu zarobili 
slobodno vreme pretrpavajući ih nepotrebnim činjenica-
ma čije mesto su doskora zauzimala bitna znanja o svetu i 
onom što ih se neposredno ticalo.

Do najveće promene došlo je u oblasti vladavine. 
Ona se kao fenomen nije promenila, ali je preuzela daleko 
značajnije mesto i sistemski se usavršila do neprepoznat-
ljivosti poprimivši razmere kakve do našeg vremena nije 
imala; tu se posebno ima u vidu funkcionalnost i način 
njenog delovanja, moć kojom se rasprostire na sve čega se 
može dotaći. Vlast je postala univerzalna i za njen opis 
danas nedostaju reči; ako je nekad bila diktatorska, 
potom totalitarna, sad je univerzalna do tog stepena da 
zahvata sve što postoji i što može dotaći, svakim danom 
se potvrđuje brišući i one sfere koje su doskora bile deo 
neprikosnovene privatnosti i vlasništvo pojedinca. 

550



U prvom planu ona preuzima sve dosadašnje 
oblasti komunikacije, ljude lišava svakog intersubjek-
tivnog odnosa, pretvara ih u zatvorene monade bez 
mogućnosti razmene misli, a same misli briše i nameće 
svoje digitalne slike sveta kojem se ni priroda kao tvorac 
okolnog sveta ne može odupreti. 

Opasnosti koje danas prete civilizaciji u celini 
svode se na sužavanje polja kulturniog znanja, smanjenje 
činjenica kojima čovek operiše nametanjem pripremlje-
nih shematskih odgovora na većinu vitalnih pitanja; u 
prvi plan izbija manipulacija društvenim pogledima i 
nametanje standardnih odgovora u oblasti kulturnih i 
političkih vrednosti. Društvo u celini se unificira i pret-
vara u jednoličnu masu. Pojedinci više nisu jedinke. Ljudi 
nemaju sopstveno mišljenje već ono koje im je nametnuto 
kao njihovo.

Sve to samo su znaci vremena koje nadolazi. 
Zasad, društvo je u stanju nekontrolisanog haosa. Sam 
haos manifestuje se na društvenom i međuljudskom 
planu; on ne prelazi u stanje agresije i politički je još uvek 
bezopasan. Slobodno vreme je i dalje uspešno kontrolisa-
no precizno ideološki obrađenim medijima s jednim 
jedinim ciljem: da se održi neutralnost ponašanja. Da bi 
se takvo stanje održalo i u određenim aspektima usavršilo 
i još jače učvrstilo koriste se oprobani metodi koji se akti-
vno razvijaju u oblasti obrazovanja, kulture i umetnosti 
koja sad poprima maksimalno amortizujući karakter. 

Neposredne posledice laganih društvenih prome-
na u smeru pasivizacije društva u celini odražavaju se u 

551



oblasti obrazovanja, svakodnevnog načina života, kao i u 
sferama slobodnog odnošenja spram stvari i drugih, kao 
što je to oblast umetnosti, a o čemu je ovde posebno 
govoreno jer su ove tri knjige zapravo tako i zamišljene s 
namerom da se izloži princip vladavine na individualnom 
i masovnom nivou, da se osvetli radikalna promena 
obrazovanja na sveopštem nivou, i konačno, sagleda 
posledica svega, pomoću degradacije i nestajanja sveta 
umetnosti, jer vreme apstraktnih, opuštenih razgovora je 
prošlo. 

Mi se nalazimo na pristupu koji određuje konkret-
nost postupaka. Nametanje opuštenosti je najveća opas-
nost koja čoveka u ovom trenutku može snaći. Čovek je 
delatno biće, on ne može mirovati; ako ne ratuje, on radi. 
Ako radi, najbolji izbor je ulazak u oblast stvaralaštva 
čime menja i prirodu i sebe u pozitivnom smislu. Odatle 
je logički put - put ka umetnosti, put na kojem su pred 
čovekom izazovi koji čine osnovnu stranu njegove 
pozitivne istorije.

Upravo stoga, istorija umetnosti jeste u isto vreme 
i istorija čoveka, istorija njegovog života, njegovog viđe-
nja sveta, kao i sveta koji se menjao s njim u njegovoj 
percepciji - potvrda njegovog postojanja. Umetnost kao 
slobodna delatnost, kao izražavanje sebe, svog viđenja 
onog što jeste, onog što treba da bude i u isto vreme onog 
što za svim tim u prikrajku stoji, a kojem ne znamo ni ime 
ni način kako bivstvuje, verni je naš pratilac i u dnevnim 
snovima i u časovima kad smo najbudniji u nadi da 
možemo sagledati ono što odista jeste. Ona je sad postala 

552



ugrožena ne toliko iz sebe same, već od načina na koji 
vlast zarobljava naše vreme i pretvara ga u nemuštu 
prazninu, u ispražnjen prostor koji više ne poznaje stvari 
pa tako ni samoga sebe jer bez stvari prostora nema i mi 
smo (nema li nas s njima) pretvoreni u ništa. 

Upravo stoga borba za umetnost danas je borba za 
život, borba za jedinu moguću budućnost, borba za nje-
gov smisao i razlog postojanja sveg što jeste kao i onog 
što bi još u vremenu budućem moglo da bude, a čemu mi 
još uvek možemo pomoći.

Tri koraka u kojima se nastoji tumačiti neizvesnost 
našeg vremena tri su načina da se odgovori samo na jed-
no pitanje koje danas mora potresati sve ljude koji se 
odupiru tome da im se potire svest o mogućnosti i pravu 
na mišljenje: kako izbeći uništavajućem pogromu lažne 
bolesti koja nam je nametnuta na planetarnom planu, 
kako sačuvati tradicionalno obrazovanje i kako sačuvati 
oblast umetnosti sa svim njenim delima koja svedokuju o 
našem postojanju. 

Ta tri koraka tri su pokušaja da se sačuva čovek 
pred njegovim nestajanjem organizovanom od strane 
vlasti kojoj nisu potrebni ni obrazovanje, ni umetnosti, ni 
život u slobodnom vremenu, već pokorna posluga; istorija 
nas uči da i posluga ne može ostati večno posluga, uči nas 
tome i Hegel, kao i mnogi nakon njega, ali i oni pre, zna-
jući za mnogo surovija sredstva.

Mi smo na kraju jednog načina postojanja sveta; 
dolazi drugi, pokorniji i od mišljenja razvlašćen, ali nije to 
u ljudsku prirodu trajno ubeleženo. U novom vremenu ni 

553



konstante više nisu konstante, ma kako se one veštački 
programirale. Drugi svet koji dolazi doneće svoje zakone i 
pravila koja mi ne poznajemo. Virusa ima raznih, veštač-
kih, onih masovno ubijajućih, ali i prirodnih i među nji-
ma preživljava uvek i onaj spasonosni – virus slobode.

Kad svi pevaju glasno, ti pevaj tiho: tako će te 
najbolje čuti. Svet može biti uništen, ali ne i kosmos koji 
će naći način da se u jednom od budućih svetova sve 
ponovi, ali bez ranijih grešaka jer iskustvo je isto tako 
zarazno koliko i trajanje koje poznaje novo nastupajuće 
vreme a to se i dešava kad sve prođe ali i sve novo nastaje 
na ruševinama grešaka.

Opasnost koja se nad svo ovo izlaganje nadnela i 
preti da ga obesmisli čineći ga antikvarnim, jeste u brzini 
i meni vremena da sve iskazano bude prevaziđeno i 
postane prošlost pre no što je uspelo da bude makar 
bleda slika sadašnjosti, jer, nemojmo zaboraviti, ljudi su 
plašljiva bića, a strah im dolazi ne toliko od drugih, koliko 
iz njih samih.

554



Na naslovnoj strani Rosa Damasceana

УЗЕЛАЦ, Милан, 1950-
Fenomenologija neizvesnosti III  2025 . [Elektronski izvor] / Milan 
Uzelac .– Vršac : M. Uzelac, 2025.

ISBN 978-86-89715-17-9
a) Filozofija, b) Ontologija

 

555


	Milan Uzelac
	
	FENOMENOLOGIJA NEIZVESNOSTI
	III
	(Prelazak u Drugi svet)
	
	Uvod
	I. SUMRAK OBRAZOVANJA
	Uvod
	1. Ideja univerziteta u svetlu bolonjske maštarije
	2. Pedagogija posle smrti obrazovanja
	a. Smrt obrazovanja
	b. Smrt vaspitanja
	c. Perspektive pedagogije

	3. Na putu dokrajčivanja obrazovanja u Srbiji
	a. Novi početak kraja
	b. Realizacija kraja
	c. Razlog neuspeha ove nove „reforme“
	c.a. Estetička kompetencija
	c.b. Dodatak (a)
	c.b. Dodatak (b)
	d. Nepotrebnost fakulteta
	e. „Potrebnost“ privatnih „fakulteta“

	4. Pitanje obrazovanja na pragu novog varvarstva
	a. Uvod u stanje stvari
	b. Ideja fon Humbolta
	c. Borba za narodne škole
	d. 1968.
	e. Bolonjski procesi
	f. Stanje stvari
	g. Epilog

	5. Kriza volje za obrazovanjem kao kriza kulture
	Epilog

	Pogovor

	II. RAĐANJE NOVE REALNOSTI
	Uvod
	1. Putovanje iz poznatog
	2. Putovanje u nepoznato
	3. Neizvesnost trajanja
	4. Pitanje granice
	5. Potraga za smislom
	6. Supstancijalnost opstajanja
	7. Nestanak tišine
	8. Smisao činjenica?
	9. Izbor puta
	10. Politika kao vetrometina
	11.Temeljnost temelja
	12. Bezdušnost
	13. Razmeđa protivrečnih stavova
	14. Nadolazak neizvesnosti
	15. Nesvakidašnjost svakodnevice
	16. Očekivanje neminovnog
	17. San bez snova
	18. Nadolazeća neizbežnost
	19. Postoji li budućnost?
	20. Jednostavne stvari
	21. Vidokrug svakodnevnog života
	22. Umetnički um i intuicija
	Uvod
	1. Umetnost kao fenomen
	2. Granice umetnosti i sveta
	3. Egzistencija umetnosti i njen istorijski karakter
	4. Egzistencija među egzistencijama
	5. Umetnost kao privremeni fenomen
	6. Vreme ugroženosti
	7. Ugroženost umetnosti (razlozi: ontološki, aksiološki)
	8. Stabilnost, destabilizacija
	9. Osporavanje kao prvi princip (razlozi)
	10. Umetnost kao smetnja
	11. Umetnost kao otelotvorenje intuicije
	12. Umetnost i racionalnost (kao slika računajućeg uma)
	13. Fenomen stvaranja
	14. Veštačka inteligencija i creatio ex nihilo
	15. Preuređenje postojećeg (može li se naučiti izvođenje iz ništa)
	16. Ograničenost veštačkog
	17. Umetničko stvaranje: odnos delova i celine
	18. Umetnost i intelekt
	19. Creatio ≠ ratio kao ars combinatorica
	20. Veštačko i umetničko
	21. Proračunatost i spontanost
	22. Logično i a-logično
	23. Racionalno i antisistemski bunt
	24. Destruktivna bit umetnosti
	25. Umetnost kao generator apsurda
	26. Umetnost kao trajno stanje stvari
	27. Epilog

	23. Vreme drugog sveta
	24. κόσμος i φύσις

	III. OSEKA UMETNOSTI
	1. Uvod
	a. Početak umetnosti
	b. Kraj umetnosti

	2. Pohvala efemernosti
	a. Značaj značenja
	b. Opšte vrednosti
	c. Potvrda antagonizma redova stvari
	d. Estetika bez umetnosti
	e. Produktivnost nove umetnosti
	f. Posledice Hegelove prognoze/dijagnoze

	3. Umetnost i istina
	a. Istina dela
	b. Vreme razgovora
	c. Umetnost i postojeće
	d. Stanje stvari
	e. Početak kao razlog umetnosti
	f. O potrebi umetnosti
	g. Ima li naše vreme budućnost

	4. Ciljevi umetnosti
	a. Konačni ciljevi opstanka
	b. Opstanak u vreme bez umetnosti
	c. Jedan mogući odgovor

	5. Granice mogućnosti stvaranja
	a. Stvaranje kao modalitet delanja
	b. Granice umetnosti
	c. Vreme umetnosti kao njeno sada
	d. Wer bin ich und wer bist du
	g. Eugen Fink i pitanje umetnosti
	h. Može li estetika danas biti sa-vremena?


	Epilog

